





الحمدُ لله الواحدِ القهَّار، العزيزِ الغفَّار، مُقدِّرِ الأقدار، ومُصرِّفِ الأمورِ على ما يشاءُ ويختار، ومُكوِّرِ الليل على النهار.

الواحدِ الأحَد، الفَرْدِ الصَّمَد، العليمِ الحكيمِ الذي أيقظَ مِن خلقِه مَن اصطَفاهُ فأَدْخَله في جُملةِ الأخيار، ووفَّقَ مَن اختار مِن عَبيدِه فجعَله مِن الأبرار.

وبَصَّرَ مَن أَحَبَّه مِن خلقِه للحقائقِ فزَهِدوا في هذه الدَّار، فاجتهَدوا في مَرْضاتِه والتأهُّب لدار القرار.

وبعدُ: فإنِّي لمَّا نظَرتُ في غفلتي عن اكتسابِ الزَّاد، المُبلِّغِ ليوم المَعاد، ورأيتُ أوقاتي قد ضاعت فيما لا يَنفعُني في مَعادي، ورأيتُ استِعْصاءَ نفسي عمَّا يؤنِسُني في رَمْسى؛ لا سيَّما والشيطانُ والدُّنيا والهَوى معَها ظَهير.

فعزَمتُ على جمعِ ما تيسَّر مِن الكتابِ والسُّنة، وكلامِ العُلماء والحكماءِ والزُّهَّاد والعُبَّاد، ممَّا لعلَّه أن يكون سببًا نافعًا، حاثًا لي وإخواني من المسلِمين -الذين أُصيبوا مِثْلي بضَياع أوقاتِهم فيما لا ينفعُ ولا يُجْدي-على الاستعداد، والتأهُّب ليوم المعاد.

أسألُ الله العظيم، الحيّ القيُّوم، الواحد الأحد، الفَرْد الصَّمد، ذا الجَلالِ والإكرام، الرَّؤوف الرحيم، ربَّ العرش العظيم؛ أن يجعَله خالصًا لِوَجهِه الكريم، وأن ينفع به مَن قرَأَه ومَن سمِعَه، وجميع المسلمين، وأن يفتح لنا ولهم أبواب القبولِ والإجابة.



وصلَّى الله على محمدٍ، وآلِه وصَحبِه أجمعين.

ومَن أراد طِباعتَه لِوَجهِ الله تعالى؛ لا يُريد به عَرَضًا من الدُّنيا، فقد أُذِنَ له، وجزَاه اللهُ عني وعن المسلمين خيرًا؛ إنه واسعٌ كريم، على كلِّ شيءٍ قدير.

اللهم صلِّ على محمَّدٍ وعلى آلِه وصحبِه وسلِّم.

عبد العزيز بن محمد بن سلمان





اعْلَمْ -وفَقَنا اللهُ وإِيَّاك وجميعَ المسلمين - أنَّه ينبغي لِمَن أراد شيئًا من الطاعاتِ وإنْ قَلَّ أن يُحْضِر النيَّة، وهي أن يَقصِدَ بعمَلِه رِضا الله ﷺ وتكونَ نيَّتُه حاضرةً حالَ العمل.

ويَدخلُ في هذا العباداتِ كلِّها؛ من صلاةٍ وزكاةٍ وصيامٍ وحجٍّ، والوُضوءِ والتيمُّمِ والاعتكاف، والصَّدَقةِ وقضاءِ الحوائج، وعيادةِ المريضِ واتباعِ الجَنائز، وابتداءِ السَّلام ورَدِّه وتَشْميتِ العاطِس، والأمرِ بالمعروف والنَّهيِ عن المنكر، وإجابةِ الدعوةِ وحضورِ مجالسِ العلم والأذكار، وزيارةِ العلماء والأخيار؛ لا لِقَصدٍ دُنْيُوي.

والنَّفَقةِ على الأهلِ والضَّيف، وإكرامِ الأقاربِ وبِرِّ الوالَدْين، وإكرامِ أهل الوُدِّ والأصدقاءِ وذَوي الأرحام، ومُذاكَرةِ العلم والمناظرةِ فيه، وتَكْرارِه وتدريسِه، وتعلُّمِه وتعليمِه، ومُطالَعتِه وكِتابتِه، وتصنيفِه والفَتاوى.

وبذْلِ الجاهِ لإخوانه المسلمين، وخصوصًا طلبةَ العلم، ومُساعَدتِهم فيه وفي شوزِهم الخاصة، وتشجيعِهم وحَثِّهم على العلوم النافعة، وتحذيرِهم من البِدَعِ وأهلِها، وتحذيرِهم من العلوم الضارَّةِ والعلوم التي ضرَرُها أكثرُ مِن نفْعِها.

وما أشبه هذه الأعمال، حتى إنَّه ينبغي له إذا أكل أو شرب أو نام أن يقصدَ بذلك التقوِّيَ على طاعة الله، أو راحةَ البدنِ للتنشيط للطاعة، وكذلك إذا أراد جِماعَ زوجتِه أن يقصدَ إيصالَها حقَّها وتحصيلَ ولَدٍ صالحٍ يعبد الله تعالى، وإعفافَ نفسِه وصيانتَها عن التطلُّع إلى الحرام والفكرِ فيه.

ومَن حُرِمَ النيةَ في هذه الأعمال فقد حُرِم خيرًا كثيرًا، ومَن وُفِّق فقد أُوتي فضلًا عظيمًا. فنسألُ الله الحيَّ القيوم العليَّ العظيمَ ذا الجلالِ والإكرام، الواحدَ الأحد، الفردَ الصمَد، الذي لم يَلِد ولم يولَدْ ولم يكن له كُفوًا أحَد؛ التوفيقَ لذلك وسائرِ وُجوهِ الخير.

وعن عُمرَ بنِ الخَطَّابِ عَلَيْكُ قال: سَمِعتُ رسولَ الله عَلِيْ يقول: «إنَّما الأعمالُ بالنيَّات، وإنما لكلِّ امْرِئٍ ما نوَى؛ فمَن كانت هِجرتُه إلى الله ورسولِه فهِجْرتُه إلى الله ورسولِه، ومَن كانت هجرتُه لِدُنيا يُصيبها أو امرأةٍ يَنْكِحُها فهِجرتُه إلى ما هاجَر إليه»؛ متفقٌ عليه (۱).

وعن جابر بن عبد الله تَعَالَىٰ قال: كنَّا مع رسولِ الله عَلَیْ فِي غَزَاةٍ فقال: "إنَّ بالمدينةِ لَرِ جالًا ما سِرْتُم مَسيرًا ولا قطَعتُم واديًا إلا كانوا معكم؛ حبسَهم المرَض»، وفي رواية: "شَرَكوكُم في الأجر»؛ رواه مسلم (٢).

ورَوى البخاريُّ عن أنسٍ قال: رجَعْنا من غَزْوةِ تَبوكٍ مَع النبيِّ عَنِيُّ فقال: «إنَّ أقوامًا خَلْفَنا بالمدينةِ ما سَلَكْنا شِعْبًا ولا واديًا إلا وهُم معَنا؛ حبَسَهم العُذر»(٣). وهذا دليلُ على فضل النيَّة؛ لأنهم كُتِب لهم أجرُ الغزو بالنية.

وعن ابنِ عباسٍ تَعَلَّمُ عن رسولِ الله عَلَيْ فيما يَرْويه عن ربّه هُ قال: "إنَّ الله كَتَبَ الحسَناتِ والسيِّئاتِ ثُم بيَّنَ ذلك، فمَن هَمَّ بحسَنةٍ فلم يعمَلْها كتَبها الله هُ عِنده

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (١) واللفظ له، ومسلمٌ (١٩٠٧) بلفظ: «إنما الأعمالُ بالنيَّة، وإنما لامرِئٍ ما نوَى...»؛ الحديث.

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۱۹۱۱).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٢٨٣٩).

حسنةً كاملة، وإنْ هَمَّ بها فعَمِلها كتَبها اللهُ عشْرَ حسَناتٍ إلى سَبْعِمائة ضِعفٍ إلى أضعافٍ كثيرة، وإنْ همَّ بسيئةٍ فلم يعملها كتبها الله تعالى عنده حسنةً كاملة، وإنْ همَّ بها فعملها كتَبها الله تعالى عنده سيئةً واحدة»؛ متَّفَق عليه (١).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٦٤٩١)، ومسلم (١٣١).



(۱) اعلَمْ أَيُّها الإنسانُ أَنَّ النفس الأَمَّارةَ بِالسُّوء عدوَّةٌ لك، مع إبليسَ لعَنه الله، وإنما يتَقوَّى عليك الشيطانُ بهوى النفس وشهواتِها؛ فهي سِلاحُه الذي يَصيدُ به، وهل أوقَعَ إبليسَ في كِبْره ومعصيتِه إلا نفسُه؟! قال اللهُ -جلَّ وعلا وتقدَّس-: ﴿إِنَّ النَّفْسَ لَأَمَّارَةٌ بِالسُّوَءِ ﴾ [يوسف: ٥٣].

فلا تغرنَّك نفسُك بالأمانيِّ والغُرور؛ لأنَّ مِن طبع النفس الأمنَ والغفلة، والرَّاحة والوَّاحة والفَتْرة، والكسلَ والعجز؛ فدَعْواها باطلُّ وكل شيء منها غَرور، وإن رضيتَ عنها واتبعتَ أمرَها هلكت، وإن غفَلتَ عن مُحاسبتِها غَرِقت، وإن عجزتَ عن مخالفتها واتبعتَ هواها قادَتْك إلى النار.

وهي رأسُ البلايا، ومعدِنُ الفضيحة، وهي خِزانةُ إبليس، ومأوَى كلِّ شرِّ، لا يعرفُها إلا خالقُها، نعوذ بالله من شرِّها.

(٢) ينبغي للإنسان العاقلِ أن يُبادر بالتوبة من الذنوب الماضية والحاضرة؛ مِن رياءٍ أو كِبْر، أو عقوقٍ أو قطيعة رحم، أو كذبٍ أو غيبةٍ أو نميمة، أو نحوِ ذلك من الذُّنوب.

وتُطْوى على الأعمالِ صُحْفُ التَّزوُّدِ لِنَفسِك نفَّاعًا فقَدِّمْهُ تَسعَدِ

فب ادِرْ مَتابً قبْ لَ يُعلَ قُ بابُ هُ ومِثلُ وُرودِ القبرِ مَهْما رأيتَ هُ

ويتفكَّر فيما يُقرِّبه إلى الله ويَنْجو به في الدار الآخِرة، ويُقصِّر الأملَ ويُكثِرُ من ذِكْر الله تعالى، ويجتنبُ المناهيَ كلَّها، ويُصبِّر نفسَه ويسأل الله الثه الثبات، بالقول الثابتِ حتى الممات.

(٣) قيل: إنَّ يعقوبَ إِنَّ قال لِمَلكِ الموت: إني أسألُك حاجةً، قال: وما هي؟ قال: أن تُعْلِمَني إذا دنا أجَلي، وأردت أن تَقْبضَ رُوحي، فقال: نعَم، أُرسِلُ إليك رسولَين أو ثلاثة.

فلما انقضى أَجَلُه أَتى إليه ملَكُ الموت، فقال: أزائرٌ جئتَ أم لقبضِ روحي؟ فقال: لقبضِ روحك، فقال: أوَلستَ كنتَ أخبرتني أنك ترسلُ إليَّ رسولَيْن أو ثلاثةً؟! قال: قد فعَلتُ:

- (١) بيَاضٌ شعرِك بعد سوادِه.
  - (٢) ضَعْفُ بدَنِك بعد قوَّتِه.
- (٢) وانحناء جسمِك بعد استقامتِه.

هذه رسُلي يا يعقوبُ إلى بني آدمَ قبلَ الموت.

#### شعـرًا:

مَضى الدَّهرُ والأيامُ والذَّنبُ حاصلُ نعيمُك في الدُّنيا غُرورٌ وحسرةٌ

أَخَــرُ:

تفكّرتُ في حَشْري ويومِ قِيَامتِي فريدًا وحيدًا بعد عدزً ومَنْعَةٍ

وجاء رسولُ الموتِ والقلبُ غافلُ وعَيشُك في الدُّنيا مُحالٌ وباطلُ

وإصْباحٍ خَدِّي فِي المَقابرِ ثَاوِيَا رَهينًا بِجُرْمي والتُّرابُ وِسَادِيَا

وذُلِّ مَقامى حينَ أُعْطَى حِسَابيا تفكُّرتُ في طُول الحساب وعَرضِهِ بأنَّكَ تَعْفويا إلهي خَطَائِيَا ولكنْ رَجائي فيك ربِّي وخالقي

أشرفُ الأوقات التي يَعْمرُها الإنسانُ ما تُقْضى بطاعةِ الله، ومَن أراد حِفظَ أوقاتِه فْلْيَجِعِل كلامَه ذِكرًا، وصَمته تفكُّرًا، ونظَرَه عِبرةً وعمَله برًّا.

#### شعــرًا:

لا يَحِقِ ر الرَّجِ لُ الرَّفيعُ دَقِيقةً في السَّهوِ فيها للوَضيعِ مَعاذِرُ فكَبِائرُ الرَّجِلِ الصَّغيرِ صَغيرِ صَغيرةٌ وصَغائرُ الرَّجِل الكَبيرِ كَبِائرُ

وقال آخَرُ: إذا رأيتَ مِن قلبِك قَسوةً فأكثِرْ من تلاوةِ كتاب الله بتدبُّر وتفكُّر، وجالِسِ النَّاكِرَ لله، واصحَبِ الزَّاهدينَ، وعليك بالسُّنة وسيرةِ النبيِّ عَيْكَةُ وسيرةِ أصحابه رضى الله عنهم أجمعين.

(٤) ذُكِر عن شقيقِ البَلْخيِّ أنه قال: الناسُ يقولون ثلاثةَ أقوال، وقد خالَفوها في أعمالهم، يقولون نحن عَبيدُ الله، وهم يعملون عملَ الأحرار، وهذا خِلافُ قولِهم، ويقولون: إن الله كفيلٌ بأرزاقِنا، ولا تطمئنُّ قلوبُهم إلا بالدنيا وجمع حُطَامِها، وهذا خِلافٌ قولِهم، ويقولون لا بدَّ لنا من الموت، وهم يعملون أعمالَ مَن لا يموت، وهذا خِلاف قولهم.

(٥) وقال عيسى عِنْ الله عشر الحواريِّين، ارْضُوا بدَني والدُّنيا مع سلامة الدين، كما رضيَ أهلُ الدنيا بدنيء الدِّين مع سلامة الدنيا؛ وفي مَعْنى ذلك قيل:

\_تَغْنى المُلـوكُ بـدُنْياهم عـن الـدِّين

أرَى رِجالًا بِأَدْنى اللِّين قد قَنَعوا وما أراهم رَضُوا في العَيشِ باللُّونِ واستَغْن بالدِّين عن دُنيا المُلوك كَما اسْ وقال عليٌّ تَعَلِّقُهُ: مَن جمَع سِتَّ خِصالٍ لم يدَعْ للجَنة مَطلبًا، ولا عن النار مَهْربًا:

أَوَّلُها مَن عرَف الله فأطاعَه.

وعرَف الشيطانَ فعصاه.

وعرَفَ الحقَّ فاتَّبعَه.

وعرفَ الباطلَ فاتَّقاه.

وعرف الدُّنيا فرفَضها.

وعرف الآخرة فطَلبها.

#### شعـرًا:

إنَّ امْ رأً باع أُخْ راه بفاحشة ومَن تَشاغلَ بالدُّنيا وزُخرفِها وكَ مَن يدَّعي عقْ لا وهِمَّتُ وكَ لَيْ وَكُلُ مَن يدَّعي عقْ لا وهِمَّتُ وكالُ مَن يدَّعي عقْ لا وهِمَّتُ و

مِن الفواحشِ يأتيها لَمَغْبونُ عن جَنَّةِ ما لها مِثلٌ لَمَفْتونُ فيما يُبعِّدُ عن مَوْلاه مَجْنونُ

(٧) وقال ابنُ مسعودٍ: ما أصبح أحدٌ إلا وهو ضيفٌ ومالُه عاريَّة؛ فالضَّيفُ مُرتحِلٌ والعاريَّةُ مردودة، وفي ذلك قِيلَ:

وما المالُ والأَهْلُونَ إلَّا وَدِيعةٌ ولا بُدَّ يومًا أن تُردَّ الوَدائعُ

(٨) وقال بعضُهم: الدُّنيا جِيفةٌ؛ فمَن أراد منها شيئًا فلْيَصبِرْ على مُعاشَرةِ الكِلاب، وفي ذلك يقول الشافعيُّ:

وما هِيَ إلا جِيفَةٌ مُستحيلةٌ عليها كِلابٌ هَمُّهُ نَّ اجْتِذابُهَا

(٩) وقال أبو أُمامة تَعَالَىٰ : لما بعَث اللهُ مُحمَّدًا عَلَیْ أَتَتْ إبلیسَ جُنودُه، فقالوا: قد بُعِثَ نبیُ وأُخرِجَت أمَّةُ، قال: یُحبُّون الدنیا، قالوا: نعم، قال: لئن کانوا یُحبون الدنیا ما أُبالي أن لا یَعْبدوا الأوثان، وإنما أَغْدوا علیهم وأروحُ بثلاثٍ؛ أَخْذِ المالِ مِن غیرِحقِّه، وإنفاقِه في غیرِحقِّه، وإمساکِه عن حقِّه. والشرُّ کلُّه مِن هذا نبَع.

(١٠) وقال لقمانُ لابنِه: يا بُنَيَّ، إنَّك استَدْبرتَ الدُّنيا مِن يومِ نزَلْتَها واستقبلتَ الآَخِرةَ، فأنتَ إلى دارٍ تَقْربُ منها أقربُ من دارٍ تَباعَدتَ عنها.

#### شعـرًا:

ومَا هَذِه الأيَّامُ إلَّا مَراحِلٌ ومَن سارَ نحوَ الدَّارِ خَمْسين حَجَّةً آخَرُ:

نَسيرُ إلى الآجالِ في كلِّ لحظةٍ

تُق رِّبُ من دارِ اللِّقَا كُلَّ مُبْعَدِ فقد حانَ مِنه المُلْتقَى وكأَنْ قَدِ

وأيَّامُنا تُطْوَى وهُنَّ مَراحِلُ



(١١) وقال الفُضَيلُ بنُ عِيَاضٍ: الدُّخول في الدنيا هيِّن، ولكنَّ الخروجَ منها هـو الشديد.

(١٢) وقال آخَرُ: عجَبًا لِمَن عرَف أن الموت حقٌّ كيف يَفْرح، وعَجبًا لمن عرَف النارَ وأنَّها حقٌّ كيف يضحك، وعجبًا لمَن رأى تقلُّبَ الدنيا بأهلِها كيف يطمئنُّ إليها، وعجبًا لمن يعلمُ أن القدرَ حقُّ كيف يَنْصَب.

قال مالكُ بن دينار: اصطلَحْنا على حُبِّ الدنيا، فلا يأمرُ بعضُنا بعضًا، ولا يَنْهى بعضُنا بعضًا، ولا يَنْهى بعضُنا بعضًا، ولا يدَعُنا اللهُ على هذا، فلَيْتَ شِعْري أيُّ عذابِ اللهِ يَنزِلُ علينا!

وقيلَ لبِشْرٍ: مات فلانٌ، فقال: جمَع الدُّنيا وذهَب إلى الآخرة، وضيَّعَ نفْسَه. وقال آخَرُ: الدُّنيا تبَغَّضُ إلينا ونحن نُحبُّها، فكيف لو تحَبَّبَت إلينا؟!

وقال آخرُ: لا يَصبرُ عن شهَواتِ الدُّنيا إلا مَن كان في قلبه ما يَشغَلُه بالآخِرة.

وقال آخرُ يَعِظُ أَخًا له في الله ويُخوِّفُه بالله، فقال: يا أخي، إن الدُّنيا دَحْضٌ مَزَلَّةٌ، وقال آخرُ يَعِظُ أَخًا له في الله ويُخوِّفُه بالله، فقال: يا أخي، إن الدُّنيا دَحْضُ مَزَلَّةٌ، ودارٌ مَذَلَّةٌ، عُمْرانُها إلى الخَرابِ صائر، وعامِرُها إلى القبورِ زائِر، شَمْلُها على الفُرْقةِ موقوف، وغِناها إلى الفقرِ مَصْروف، الإكثارُ فيها إعسار، والإعْسَارُ فيها يَسَار.

فَافْزَعْ إلى اللهِ وارْضَ برِزْق الله، لا تتَسلَّفْ من دارِ فَنائك إلى دارِ بقائك؛ فإنَّ عَيْشَك في الدُّنيا فَيْءٌ زائل، وجدارٌ مائل، أكثِرْ مِن عمَلِك، وأقلِلْ من أمَلِك.

وقال يَحْيى بنُ مُعاذٍ: العُقَلاءُ ثلاثةٌ؛ مَن ترَك الدنيا قبلَ أن تترُكَه، وبَنى قبْرَه قبلَ أن يدخُلَه وأرْضَى خالِقَه قبلَ أن يَلْقاه.

وقال بُنْدارٌ: إذا رأيتَ أبناءَ الدُّنيا يتكلَّمون بالزُّهدِ فاعْلَم أنَّهم في سُخريةِ إبْلِيس.

وذكر أناسٌ الدُّنيا وأقْبَلوا على ذمِّها عند رابعة العَدويَّةِ، فقالت: اسكُتوا عن ذِكرها؛ فلَوْ لا مَوقِعُها من قلوبِكم ما أكثَرتُم مِن ذِكرها، إنَّ مَن أحبَّ شيئًا أكثرَ من ذِكره.

#### شعـرًا:

ألا إنَّمَا السَّدُنْيا كَجِيفَةِ مَيْتَةٍ وطُلَّابُها مِثْلُ الكِلَابِ الهَوَامِسِ وطُلَّابُها مِثْلُ الكِلَابِ الهَوَامِسِ وأعظَمُهم ذَمَّا لَها وأشَدُّهُمْ بِها شَغَفًا قومٌ طِوالُ القَلانِسِ

وقال آخَرُ: الدُّنيا مَزْبلةٌ ومَجْمَعُ كِلَاب، وأقلُّ مِن الكلابِ مَن عكَف عليها؛ فإنَّ الكلبَ يأخذُ مِن الجيفة حاجتَه وينصرف، والمُحِبُّ للدُّنيا لا يُفارِقُها بحال.

وقيلَ لإِبْراهيمَ بنِ أدهم: كيف أنتَ؟ فقال:

نُرَقِّ عُ دُنْيانًا بِتَمْزِي قِ دِينِنَا فِلا دِينْنَا يَبْقى ولا مَا نُرقِّ عُ فطُوبَى لِعَبِدٍ آنَر اللهَ وحْدَهُ وجادَ بِدُنْياهُ لِمَا يُتَوقَّعُ

وقال آخرُ:

أرى طالِبَ اللَّهُ نَيْا وإنْ طالَ عُمْرُهُ ونالَ مِن اللَّهُ اللَّ

وقال لُقْمانُ لابنِه: يا بُنيَ، بعْ دُنْياكَ بآخِرَتِكِ تربَحْهُما جميعًا، ولا تَبِعْ آخِرتَك بدُنياك تَخْسَرْ هما جَمِيعًا. وقال محمدُ بن الحُسين: لمَّا عَلِم أهلُ الفضلِ والعلمِ والمعرفةِ والأدب أنَّ الله عَرْضَها لأوليائه، وأنها عِندَه حقيرةٌ ذليلة، وأنَّ رسولَ الله عَرْضَها لأوليائه، وأنها عِندَه حقيرةٌ ذليلة، وأنَّ رسولَ الله عَلَيْ زَهِدَ فيها، وحذَّر أصحابَه مِن فتنتِها – أكلُوا منها قَصْدًا وقدَّموا فَضْلًا، وأخذوا منها ما يكُفي، وتركوا ما يُلهي، لَبسوا من الثيّاب ما سترَ العَوْرة، وأكلوا من الطعامِ منها ما يكُفي، وتركوا ما يُلهي، لَبسوا من الثيّاب ما سترَ العَوْرة، وأكلوا من الطعامِ أَدْناه ممَّا سَدَّ الجَوْعة، ونظروا إلى الدُّنيا بعينٍ أنّها فانية، وإلى الآخرةِ أنها باقية، فتزوَّدوا مِن الدنيا كزادِ الرَّاكب، فخرَّبوا الدُّنيا وعَمَّروا بها الآخرة، ونظروا إلى الآخرة بقلوبهم، فعَلِموا أنّهم سينظرون إليها بقُلوبهم وأعيننهم، ولمَّا علموا أنهم سيرتَحِلون إليها بأله بأبدانِهم تَعِبوا قليلًا وتنَعَموا طويلًا، كلُّ ذلك بتوفيقِ مَوْلاهم الكريم، أحَبُّوا ما كَرِه لهم. وكَرِهوا ما كَرِه لهم.

قال عبدُ الله بنُ مسعود: نام رسولُ الله ﷺ على حَصيرٍ، فقامَ وقد أثَّرَ في جَنْبِه، فقُلنا: يا رسولَ الله، لو اتَّخَذنا لك وِطَاءً! فقال: «ما لِي وللدنيا! ما أنا في الدُّنيا إلَّا كراكبِ استظلَّ تحتَ شجَرةٍ ثمَّ راح وتركها»(١).

والسَّالِكونَ طَريتَ الحتِّ أفرادُ فَهُمْ على مهَلٍ يَمْشون قُصَّادُ فَجُلُّهم عَلى مهلٍ يَمْشون قُصَّادُ فَجُلُّهم عَن طريقِ الحتِّ رُقَّادُ

اعْلَــمْ بِــأنَّ طريــقَ الحــقِّ مُنْفــرِدُ لا يَطلُبــون ولا تَطْلُــبْ مَسـاعِيَهُمْ والنَّـاسُ في غَفْلـةٍ عمَّـا لَـهُ قُصِــدُوا

وخطَب عمرُ بن عبد العزيز رَخِيِّللهُ فقال: يا أَيُّها الناس، إِنَّكَم خُلِقتُم لأمرٍ إِن كُنتم تُصدِّقون به وهذا عمَلُكم، فإنَّكم حَمْقى، وإِن كُنتم تُكذِّبون به فإنكم هَلْكَى؛ فما خُلِقتُم للأبد، ولكنَّكم من دارٍ إلى دارٍ تُنقَلون.

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد (۳۷۰۹)، والترمذي (۲۳۷۷)، وابن ماجه (۲۰۹۹).

عبادَ الله، إنَّكم في دارٍ لكم فيها مِن طعامِكُم غُصَصٌ، ومِن شَرابكم شَرَقٌ، لا تَصْفو لكم نِعمةٌ تُسرُّون بها إلا بفِراقِ أُخرى تكرهون فِراقَها، فاعمَلوا لِمَا أنتم صائرون إليه، وخالدون فيه.

ثمَّ غلَبَه البكاءُ ونزَل.

وقال بعضُهم في وصفِ مراحل السلوك: إنَّ المُؤمن إذا آمنَ بالله واستَحكم إيمانُه؛ خافَ اللهَ تعالى، فإذا خاف اللهَ تعالى توَلَّدَ مِن الخوفِ الهيبةُ.

فإذا سكَنَت غلَبةُ الهيبةِ دامت طاعتُه لربِّه، فإذا أطاعَ ربَّه تولَّدَ من الطاعةِ الرَّجاءُ. فإذا سكَنَت درجةُ الرجاءِ في القلب تولَّدَ من الرجاءِ المَحبَّةُ.

فإذا استحكمت المحبةُ في قلب العبد سكن بعدها مَقامُ الشَّوق، فإذا اشتاق أدَّاه الشوقُ إلى اللهُ عان ليله في الشوقُ إلى اللهُ الله كان ليله في نعيم، وبهارُه في نعيم، وسِرُّه في نعيم، وعَلانيَتُه في نعيم.

وقال بعضُهم: يا ابنَ آدم، ما أنصفتَ إذْ يَدْعوكَ داعي الدنيا بكلمةٍ واحدة لشيءٍ ذاهب، فتُجيبُه مُسرِعًا، ويَدْعوك داعي الآخِرة لشيءٍ باقٍ صافٍ ثابتٍ، فلا تُجيبه مُسرعًا، فلَيْتَك إذ لم تَقْدُر الآخِرةَ سوَّيتَ بينَهما.

وقال آخَرُ: العلماءُ العاملونَ أَرْأَفُ بأمَّةِ محمدٍ من آبائهم وأمَّهاتهم، وأشفقُ عليهم، قيل له: كيف ذلك؟ قال: لأنَّ آباءهم وأمَّهاتِهم يَحفَظونهم من نارِ الدنيا، والعلماء يَحفَظونهم من نارِ الآخِرة وأهوالِها.

وقال آخرُ: مِنْ أَقْوَى القُوى أَن تَغلِبَ نفسَك، مَن عجَزَ عن أَدبِ نفْسِه كان عن أَدبِ غيرِه أَعْجزَ، وقال: علاماتُ الاستدراجِ للعبد عمَاهُ عن عَيبِه، وتطلُّعُه إلى عيوبِ الناس، وقال: مِن النَّذالةِ أَن يأكلَ العبدُ بدِينِه.

وقال آخرُ وقد سُئِل عن الطريق إلى الله، فقال: توبةٌ تَحُلُّ الإصرارَ، وخوفٌ يُزيل الغُرورَ، ورجاءٌ يُنهِضُ الخَيراتِ، ثم مُراقَبةُ اللهِ في خَواطر القُلوب.





اعْلَم -وفَقنا اللهُ وإِيَّاكَ وجميعَ المسلمين إلى ما يُحبُّه ويَرْضاه- أنَّ مِن الطرُقِ التي يَستفيد منها الإنسانُ معرفة عيوبِه: أَلْسِنةَ أعدائِه؛ فإنَّ الساخطَ يُنَقِّبُ عن عيوبِ عدوِّه. وقديمًا قيل:

وعَينُ الرِّضَاعِن كُلِّ عيبٍ كَلِيلَةٌ كَما أَنَّ عَيْن السُّخْطِ تُبْدِي المَسَاوِيَا ويَا ويقولُ الآخَرُ:

عُدَاتِي لَهُمْ فَضِلٌ علَيَّ ونِعْمةٌ فَلَا أَذْهَبَ الرَّحمنُ عَنِّي الأعادِيَا هُمُو بِحَثُوا عَن زَلَّتي فاجْتَنبُتُها وهُمْ نافَسُوني فاكْتسَبتُ المَعَالِيَا

ولعلَّ انتفاعَ الإنسانِ بعَدُوِّ مُشاحِنٍ يُذكِّرُه عُيوبَه وسقطاتِه ومَساوِيَه؛ أكثَرُ مِن انتفاعِه بصديقٍ مُداهِنٍ يُثني عليه ويَمدَحُه، ويُخْفي عنه عيوبَه؛ فالبَصيرُ لا يَخْلو عن الانتفاع بقَولِ أعدائه؛ فإنَّ مَساوِيَه لا بدَّ أن تَنتشِرَ على ألْسِنَةِ أعدائه.

رأى بعضُ الزُّهَّاد رجلًا يضحكُ إلى غُلامٍ فقال له: يا خَرِبَ العَقْلِ والقلب، أمَا تَسْتحي مِن ربِّ العالَمين، والكِرامِ الكاتبين، والملائكةِ الحافظين؛ يحفَظون الأفعال، ويكتبونَ الأعمال، وينظرون إليك، ويَشهَدون عليك!

### شعـرًا:

تمَتَّعتُما يا ناظِرَيَّ بنَظْرَةِ أَعَيْنايَ كُفَّاعِينَ أَعَيْنايَ كُفَّاعِينَ أَعَيْنايَ كُفَّاعِينَ أَعَيْنايَ كُفَّاعِينَ أَعْلَادِي فَإِنَّاهُ

فأَوْدَيتُما قَلْبِي أَشَرَّ المَواردِ مِنَ البغي سَعْيُ اثْنَينِ في قَتْلِ واحدِ

فالعيونُ مَصائدُ الشيطان، والعينُ أنفَذُ الجَوارِحِ صَرْعةً، فمَن أَتْبِعَ جوارِحَه نفْسَه في نيْل لذَّاتِه فقط أحبَط عمَلَه. في طاعة ربِّه، فقد وصَل أمَلَه، ومَن أَتْبِعَ جوارِحَه نفْسَه في نَيْل لذَّاتِه فقط أحبَط عمَلَه. فلْيَحذَرِ اللَّبيبُ من إرسالِ النظرِ فيما لا يَحِل؛ فإنَّه سهمٌ صائبٌ وسلطانٌ غالب؛ قال عليه الصلاةُ والسلام: «النظرُ سهمٌ مِن سهامِ إبليس، فمَن تركه مَخافةَ الله تعالى أعْقَبه إيمانًا يجدُ طعْمَه في قلبِه».

ولَمَّا تَشُبْها لِلْمَعاصِي شَوائِبُ فتِلْكَ عليهِ أَنْعُمَّ ومَواهِبُ إذا جُبَّ لِلْعاصِي سَنَامٌ وغَارِبُ إذا ما صَفَتْ نفسُ المُريدِ لِطَاعةٍ وأَتْبَعَها فِعْ لُ الجَوارِحِ كُلِّها تَلَقَّدُ لَهُ فَي دارِ الخُلود كرامة تُ

كتَب بعضُ الحكماء إلى رجل من إخوانه: يا أخي، احْذَر الموتَ في هذه الدارِ قبل أن تصيرَ إلى دارِ تتَمنَّى فيها الموتَ فلا تَجِدُه.

وكان عمرُ بنُ عبد العزيز يَجْمع كلَّ ليلةٍ الفقهاءَ، فيتَذاكرون الموتَ والقيامةَ والآخرة، ثم يَبْكون حتى كأنَّ بينَ أيديهِم جَنازة.

وقال إبراهيمُ التَّيْميُّ: شيئانِ قَطَعا عنِّي لذَّةَ الدنيا: ذِكرُ الموت، والوقوفُ بين يدَي اللهِ عَبَرَقِكِيُّ.

وقال كعبُّ: مَن عرَفَ الموتَ هانَت عليه مصائبُ الدُّنيا وهمومُها.

وقال أَشعَثُ: كنَّا نَدخُل على الحسَنِ فإنما هو ذِكْرُ النار وأَمْر الآخرة وذِكْر الموت.

وقالت صفيةُ تَعَلِيُكُا: إنَّ امْرأةً اشتكَتْ إلى عائشةَ قَسْوةَ قلبِها، فقالت لها: أكْثِري ذِكْرَ الموتِ يَرقَّ قلبُك، ففعَلَت فرَقَّ قلبُها، فجاءَت تشكرُ عائشةَ تَعَلِيْكُا.

واللهُ أعلَم، وصلَّى الله على محمدٍ وآلِه وصحبِه وسلَّم.



وقال بعضُ العلماء واصفًا علماء وقتِه: قد غلَب على العُبَّادِ والنُّسَّاكُ والقرَّاء في هذا الزمنِ التَّهاونُ بالذنوب، حتَّى غَرِقُوا في شهواتِ فُروجِهم وبُطونهم، وحُجِبوا عن شُهودِ عُيوبِهم، فهَلكوا وهم لا يَشعرون؛ أقبَلُوا على أكْلِ الحرام، وتركوا طلبَ الحلال، ورَضُوا من العمَلِ بالعِلم، ويَسْتحي أحدُهم أن يقولَ فيما لا يَعلَمُ: لا أعلَم، هم عَبيدُ الدُّنيا لا عُلماء الشريعة؛ إذْ لو عَلِموا وعَمِلوا بها وَفْقَ الشريعةِ لَمَنعَتْهم عن القبائح، إنْ سألوا ألحُّوا، وإنْ سُئِلوا شَحُّوا، لَبسوا الثيابَ، على قُلوب الذِّئاب.

#### شعـرًا:

ولَوْ عظَّمُوهُ فِي النُّفُوسِ لَعُظِّمَا مُحَيَّاهُ بِالأَطْمَاعِ حَتَّى تَجَهَّمَا كَبَاحيثُ لَم تُحْمى حِماهُ وأَظْلَمَا

ولَوْ أَنَّ أَهْلَ العِلمِ صَانُوهُ صانَهُمْ ولكِنْ أهانُوهَ فهَانُوه ودَنَّسُوا فإنْ قُلتُ زَنْدُ العِلْم كَابِ فإنَّما

وخرَج الحسَنُ يومًا عندَ ابنِ هُبَيرة، فإذا هُو بالقُرَّاءِ على الباب، فقال: ما يُجلِسُكم ها هنا؟ تُريدون الدُّخولَ على هؤلاءِ الخُبَثاء! أمَا واللهِ ما مُجالَستُكم إيَّاهم بمُجالَسةِ الأبرار، تفرَّقوا؛ فرَّق اللهُ بين أرواحِكم وأجسادكم، أمَا واللهِ لو زَهِدتُم فيما عندَهم لرَغِبوا فيما عندَكم، لكنَّكم رَغِبتم فيما عندَهم فرَهِدوا فيما عندَكم.

وعن أنسِ بن مالكِ أنَّ مُعاذَ بن جبَلِ سَيَطْنَهُ دخل على رسولِ الله عَيْقَةُ فقال: «وعن أنسِ بن مالكِ أنَّ مُعاذ؟» قال: أصبَحتُ مؤمنًا بالله حقًّا، قال: «إنَّ لكلِّ قولٍ مِصْداقًا، ولكلِّ حقًّ حقيقةً، فما مِصداقُ ما تقولُ؟» قال: يا نبيَّ الله، ما أصبَحتُ صَباحًا قطُّ إلا

ظنَنتُ أنِّي لا أُصبِح، ولا خَطوتُ خطوةً إلا ظننتُ أني لا أُتبِعُها أُخرى، وكأني أنظرُ إلى كلِّ أمَّةٍ جاثيةً تُدْعى إلى كتابِها، معها نبيُّها وأوثانُها التي كانت تَعبدُ مِن دون الله، وكأني أنظرُ إلى عُقوبة أهلِ النار وثوابِ أهل الجَنَّة، قال -عليه الصلاةُ والسلام-: «عرَفتَ فالْزَمْ»(١).

وبلَغَ زَيْنُ العابِدينَ من الدنيا أفضلَ ما تَسْعى إليه هِمَّةُ رجُل، فرفضَها ونبَذَها قائلًا: «هذا سُرورٌ لولا أنه غُرور، ونعيمٌ لولا أنه عن قَريبٍ عَديم، ومُلْكُ لولا أنه هُلك، وغِنَى لولا أنه فنى، وأمرٌ جَسيم لولا أنّه ذَميم، وارتفاعٌ لولا أنه اتّضاع، وحَسْبُ امرِئٍ من الدنيا لُقَيماتٌ يُقيمُ بها صُلْبَه، وثوبٌ يسترُ به عورتَه، وصِحَّةٌ يستقوي بها على طاعةِ الله.



(١) حِلْية الأولياء (١/ ٢٤٢) ومسند الشهاب للقضاعي (٢/ ١٢٧)، ويُروى هذا الحديث من طرقي عديدة في شُعَب الإيمان (١٥٨/١٣) وغيره عن حَارِثَةَ بْنِ النَّعْمَانِ الأنصاري، وفي مصنَّف ابن أبي شيبة (٦/ ١٧٠) عن عَوْفِ بْنِ مَالِكٍ الأنصاري، رضي الله عنهم أجمعين.





اعلَمْ -يا أخي- أنَّ الأجلَ قريبٌ، وهو مستورٌ عنك، وهو في يدِ غيرِك، يَسوقُه حَثيثُ الليلِ والنهار، وإذا انتهَت المدَّة حِيلَ بينك وبين العُدَّة، فاحتَلْ قبل المُنتهَى، وأكرِمْ أَجَلَك بحُسن صحبة الصادقين، وإذا آنسَتْك السلامةُ فاستوحِشْ بالعَطَب؛ فإنه الغاية، وإذا فَرحتَ بالعافية فاحسِبْ حِسابًا للبلاء، وإذا بسَطك الأملُ فاقبِضْ نفسَك عنه بذِكْر الأجَل؛ فهو المَوعِد، وإليه المَورِد.

وقال شُرَيحٌ: إني أُصاب بالمصيبة فأَحمَدُ اللهَ تعالى أربعَ مرات؛ أحمَدُه إذ لم تكن أعظمَ منها، وأحمدُه إذ رزَقَني الصبرَ عليها، وأحمدُه إذ وفَقَني السترجاعِ ما أرجو فيها مِن الثواب، وأحمدُه إذ لم يجعَلْها في دِيني.

وقال حاتمٌ الأصمُّ: مصيبةُ الدين أعظمُ من مصيبة الدنيا، ولقد ماتَت لي بنتٌ فعزَّاني أكثرُ من عشَرةِ آلاف، وفاتَتْني صلاةُ الجماعة فلم يُعزِّني أحدٌ.

وقال آخَرُ: كُن حَذِرًا من أربع غارات؛ الأولى: غارةُ ملَكِ الموت على رُوحك، الثانية: غارة الورَثة على مالِك، الثالثة: غارةُ الدُّود على جسمِك في قبرك، والرابعة: غارةُ الخُصَماء على حسَناتك، فعليك بالاستعدادِ والاحتياط، والإكثارِ من الباقياتِ الصالحات، والمداومةِ على ذِكْر الله ليلًا ونهارًا، وسِرًّا وجِهارًا.

كان محمدُ بنُ سِيرينَ يدخلُ السوق نصفَ النهار يُكبِّر ويُسبح ويذكر الله، فقال له رجلٌ: يا أبا بكر، في هذه الساعة! قال: إنها ساعةُ غَفلةٍ ينبغى الذِّكرُ والتذكيرُ فيها.

وقال بعضُ العلماء: إني لأقرأُ القرآنَ فأنظر في آيةٍ فيَحَارُ عقلي فيها، وأعجَبُ مِن حُقَّاظ القرآن كيف يَهْنِيهُم النومُ وهم يَتْلون كلامَ الرحمن، أمَا لو فَهِموا ما يَتْلون، وعرَفوا حقَّه، وتلذَّذوا به، واستحَلُّوا المناجاة به؛ لَذهَب عنهم النومُ فرحًا، وسُرُّوا بما رزَقَهم اللهُ ووفَّقَهم له.

#### شعـرًا:

ففي إله دى حقًا وللخَيرِ جامعُ ومنه بلا شكّ تُنالُ المَنافعُ به يَتسلَّى مَن دهَتْه الفَجائعُ

فشَـمَّرْ ولُـذْ بِاللهِ واحفَظْ كتابَـهُ هو النَّدُو وللرَّجَا هو النَّذُو والرَّجَا به يَهْتدي مَن تاه في مَهْمَـهِ الهَـوى

والله أعلَم، وصلَّى الله على محمدٍ وآلِه وسلَّم.

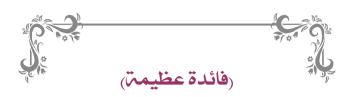




قال بعضُ العلماء على قول الله تعالى: ﴿ فَمَا بَكَتَ عَلَيْهِمُ ٱلسَّمَآءُ وَٱلْأَرْضُ وَمَا كَانُواْ مُنظَرِينَ ﴿ فَمَا بَكَتِ عَلَيْهِمُ ٱلسَّمَآءُ وَٱلْأَرْضُ وَمَا كَانُواْ مُنظَرِينَ ﴾ [الدخان: ٢٩]: إنَّ الأرضِ لَتَبْكي على رجل وتبكي مِن رجل؛ تبكي على مَن يعمل على ظهرِها بمعصيةِ الله؛ فقد مَن يعمل على ظهرِها بمعصيةِ الله؛ فقد أَثقَلَها.

وقال: مَن أحبَّ أن يكون أقوى الناس فلْيَتوكَّلْ على الله، ومَن أحبَّ أن يكون أكرمَ الناسِ فليتَّقِ الله، ومَن أحب أن يكون أغنى الناسِ فليكُنْ بما في يلِ الله أو ثقَ عنده ممَّا في يده.

وقال إبراهيم بن بشار: ما رأيتُ في جميعِ مَن لقيتُه من العُبَّاد والعلماء والصالحين والزهَّاد أحدًا يُبغض الدنيا ولا ينظر إليها، مِثلَ إبراهيمَ بنِ أدهم، وربما مرَرْنا على قومٍ قد أقاموا حائطًا أو دارًا أو حانوتًا، فيُحوِّل وجهه ولا يملأ عينيه من النظر إليه، فعاتبتُه على ذلك، فقال: يا بشَّار، اقرَأْ ما قال اللهُ تعالى: ﴿لِيَبُلُوكُمُ أَيُّكُمُ اللهُ تعالى: ﴿لِيبَلُوكُمُ أَيُّكُمُ أَحسنُ عِمارةً للدنيا وأكثرُ حبًّا وذُخرًا وَحَسنُ عَمَلاً ﴾ [هود: ٧]، ولم يقُل: أيُّكم أحسنُ عِمارةً للدنيا وأكثرُ حبًّا وذُخرًا وجمالًا، ثم بكى، وقال: صدَق الله -عزَّ اسمُه- فيما يقول: ﴿وَمَا خَلَقَتُ ٱلِمِنَ وَالْإِنسَ وَجمالًا، ثم بكى، وقال: صدَق الله -عزَّ اسمُه- فيما يقول: ﴿وَمَا خَلَقَتُ ٱلْمِنَ وَالْإِنسَ اللهُ ويَبنوا اللهُ ويَبنوا اللهُ ويَبنوا اللهُ ويَبنوا اللهُ ويَشيدوا القصور، ويتَلذَّذوا ويتفكَّهوا، وجعَل يومَه كلَّه يُردد ذلك، ويقول: ﴿فَهَهُ مَا لَهُ مُرَاهُ مُنْهُمُ آقَتَكِهُ ۖ [الأنعام: ٩٠].



كلُّ علم لا يُوافق الكتابَ والسُّنة، أو ما هو مستفادٌ منهما أو مُعينٌ على فَهمِها أو مُستنِدٌ إليهما -كائنًا ما كان- فهو نقصٌ وضرر، ورذيلةٌ وليس بفضيلة، بل يَزْداد به الإنسانُ هَوانًا ورذيلةً في الدُّنيا والآخِرَة.

وسُئل بعضُ العلماء عمَّا يُذهِب العلومَ من قلوبِ العلماء بعدَ أن وَعُوها وعقَلوها، فقال: الطمعُ وشرَهُ النفس وطلبُ الحوائج، وفسَّر أحدُ العلماء ما تقدَّم فقال: يطمع الرجلُ في الشيء فيطلبه؛ فربَّما كان سببًا لِذَهاب دينه، وأما الشَّرَهُ فشرَهُ النفس في هذا وفي هذا؛ حتى لا تُحِبَّ أن يفوتَها شيء، ويكونَ لك إلى هذا حاجةٌ وإلى هذا حاجةٌ وإلى هذا حاجةٌ منك وقادَك حيث شاء، واستَمْكنَ منك وخضعتَ له وسلَّمتَ عليه، وزُرتَه وعُدتَه إذا مَرض، ولو لا حاجتُك لتركته.

#### شعـرًا:

فدَعْه لُأْخرَى يَنْفتِعْ لكَ بابُها ويكْفيكَ سَوْآتِ الأمورِ اجتِنابُها رُكوبَ المَعاصي يجتَنبُك عِقابُها

إذا سُدَّ بابٌ عنك مِن دونِ حاجةٍ فَانَّ قِرَابَ السَطْنِ يَكُفيك مِلْقُهُ ولا تَكُ مِبْذالًا لعِرْضك واجتنِبْ

كان عمرُ بن الخطاب تَعَالَىٰ يقول: رَحِم الله امْرَأً أَهْدى إليَّ عيوبي، وكان يَسأل سَلْمان عن عُيوبه، فلمَّا قدم عليه قال: ما الذي بلَغَك عني ممَّا تكرهُه؟ قال: أعْفِني يا أميرَ المؤمنين، فألَحَّ عليه، فقال: بلَغَني أنك جمَعتَ بين إدامَيْن على مائدةٍ، وأنَّ

لك حُلَّتَين؛ حُلَّةً بالنهار، وحُلةً بالليل. قال: وهل بلَغَك غيرُ هذا؟ قال: لا. قال: أمَّا هذان فقد كُفِيتَهُما.

وكان يَسأل حذيفة ويقول له: أنت صاحبُ رسول الله ﷺ في معرفةِ المنافقين؛ فهل تَرى على شيئًا من آثار النفاق؟

فهو -على جلالة قدْرِه وعُلوِّ منصبه- هكذا كانت تُهمته لنفسِه يَخْطُكُهُ.

فكلُّ مَن كان أرجحَ عقلًا وأقوى في الدِّين وأعلى مَنصبًا، كان أكثرَ تواضعًا وأبعدَ عن الكِبْر والإعجاب، وأعظمَ اتِّهامًا لنفسِه، وهذا يُعتبر نادرًا يَعِزُّ وجودُه.

فقليلٌ في الأصدقاء مَن يكون مخلصًا صريحًا، بعيدًا عن المُداهَنة، مُتجنبًا للحسد، يُخبرك بالعيوب ولا يَزيد فيها ولا يَنقص، وليس له أغراضٌ يَرى ما ليس عيبًا عيبًا أو يُخفى بعضَها.

قيل لبعضِ العلماءِ وقد اعتزَل الناسَ وكان مُنطوِيًا عنهم: لِمَ امتنعتَ عن المُخالَطة، فقال: وماذا أصنعُ بأقوام يُخْفون عنِّي عيوبي؟

فكانت شهوةُ صاحبِ الدِّين في التنبيهِ على العيوب، عكْسَ ما نحن عليه، وهو أنَّ أبغض الناس إلينا الناصحون لنا، والمنبِّهون لنا على عيوبنا، وأحبَّ الناس إلينا الذين يَمْدحوننا، مع أنَّ المدح فيه أضرارٌ عظيمة؛ كالكِبْر والإعجابِ والكذب.

وهذا دليلٌ على ضَعفِ الإيمان؛ فإن الأخلاق السيِّنة أعظمُ ضَرَّا من الحيَّات والعقارب ونحوِها، ولو أنَّ إنسانًا نبَّهَك على أنَّ في ثوبك أو خُفِّك أو فِرَاشك حيةً أو عقربًا؛ لَشكَرتَه ودعوتَ له، وأعظمتَ صنيعَه ونصيحتَه، واجتهدتَ واشتغلتَ في إبعادها عنك، وحرَصتَ على قتلِها. وهذه ضررُها على البدنِ فقط، ويدوم ألمُها زمنًا يسيرًا، وضَررُ الأخلاق الرَّديئة على القلب، ويُخْشى أن تدومَ حتى بعدَ الموت.

لكنّنا لا نفرحُ بمَن يُنبّهنا عليها ولا نَشتغِلُ بإزالتِها، بل نُقابِلُ نُصحَ الناصح بقولنا له تبكيتًا وتخجيلًا: وأنتَ فيك وفيك، انظر إلى نفسَك، ولا عليك بنا، كلُّ أبصَرُ بنفسِه.

ونَشتغِلُ بالعداوة معه عن الانتفاع بنُصحِه، بدَلَ أن نَشكرَه على نُصحه لنا بتنبيهِ ه لنا على عُيوبنا. فلا حولَ ولا قوة إلا بالله العليِّ العظيم.

اللهم ألهِمْنا رُشْدَنا، وبَصِّرْنا بعُيوبِنا، واشْغَلْنا بمُداواتِها، ووفِّقْنا للقيام بشُكرِ مَن يُطْلِعُنا على مَساوِينا؛ بمَنِّك وكرَمِك يا أكرمَ الأكْرَمِين.

والله أعلم، وصلَّى الله على محمدٍ وآلِه وسلَّم.





قال بعضُ العلماء: اعلَمْ أنَّ الذي يُقْضى منه العجَبُ -مِن حال الإنسانِ- غَفلتُه عن الاهتمام بأمرِ الموت، وعدمُ الرَّوْعة منه، مع تيقُّنِ أنه لا بدَّ له منه، وأنه في حال السَّعي إليه لا يَفْتُر عن ذلك لحظةً.

وقال بعضُ العلماء: ما رأيتُ يقينًا لا شكَّ معه أشبهَ بالشكِّ الذي لا يقينَ معه مِثلَ الموت، وما هكذا حالُ كامل العقل والتَّمييز.

عن ابنِ عبَّاسٍ أنه قرأ: ﴿ فَلَا تَعَجَلْ عَلَيْهِمُ ۗ إِنَّمَا نَعُدُّ لَهُمْ عَدًا ۞ [مريم: ١٤]، فبكى وقال: آخِرُ العَددِ خُروجُ نفسِك، آخِرُ العَددِ فِراقُ أَهْلِك، آخِرُ العدد دخولُ قبرِك.

وعن ابنِ السَّمَّاك وقد قرَأها: إذا كانت الأنفاسُ بالعدَد ولم يَكُن لها مَددُ، فما أسرعَ ما تَنْفَد.

# وما نَفَسسٌ إلَّا يُباعِدُ مَولِدًا ويُدْني المَنايا للنَّفوسِ فتَقْرُبُ

يقال: إن أنفاسَ ابنِ آدم بين اليوم والليلة أربعةٌ وعِشرون ألفَ نفَسٍ (٢٤٠٠٠)؛ في اليوم اثنا عشَر ألفًا، وفي الليل اثنا عشَر ألفًا.

والسببُ في جميعِ ذلك -أي: عدَمِ الاهتمام بأمرِ الموت، وعدَمِ الرَّوعة منه وما بعدَه - حُبُّ الهَوى وطولُ الأمل، وقيل: السببُ تركيبُ الإنسان تركيبًا يَحتاجُ فيه إلى دفْعِ المَضارِّ العاجلةِ قبل حُضور وقتِ المَسارِّ الآجِلة.

فهو في العاجلة يدفعُ مَضارَّ الجوع والعطش، والحرِّ والبرد، والخوفِ والسَّقَم، والغمِّ والإهانة، والاستخفافِ والشَّماتة، ونحوِها من الأحوال! ألا ترى تجرُّعه غُصصَ الموتِ أهْونَ من تجرُّعِها، فيَهونُ الاهتمامُ به بالنظر إلى الاهتمام بها.

وقد أُثِرَ عنه ﷺ: إن أشقَّ من الموت ما يُتَمنَّى الموتُ من أجله؛ فلذلك هان في قلبه هَمُّ ما يَعلمُه ممَّا يصير إليه في المستقبَل من ضررِ الموت(١).

والأقربُ -والله أعلم- أنَّ السبب الحقيقيَّ هو سَلْبُ اللهِ تعالى للخواطرِ المُنصرِفة إلى ذِكْر الموت، وتَصوُّرِ حقيقةِ أمره، وسلبُ الدَّواعي إلى الاشتِغال به؛ لِمَا في ذلك من اعتمادِ الدنيا وانتظام أمرها، الذي هو مَقصودٌ للحكيم.

ولو أنَّ الناس نزَّلوا أمْرَ الموتِ مَنْزلتَه اللائقة به لاقتضَى ذلك أن تَخْرُبَ الدنيا ولا تَعْمُر، ولكان المرءُ جديرًا بأنْ لا يعمل من أعمالها شيئًا؛ فإنَّ مَن لا يثقُ بالحياة لحظةً كيف يُتعِب نفسَه ويُسهِرُ ليلَه في محاولةِ أمورٍ يفتقرُ إليها مَن شأنُه أن يُخلَّد؟! واللهُ أعلم.

ومِثالُ حالِ الإنسان في تيَقُّنِه أنه يَسْعى كلَّ يوم وليلةٍ مَرْحلتَيْن إلى الموت -مع غفلتِه عن الاهتمام به، والانزعاج لأجْلِه - حالُ رجُلٍ أذنَب إلى مَلِكِ ذنبًا عظيمًا يوجبُ قتْلَه، فأمَر الملكُ بإحضاره لذلك من مسافةٍ بعيدة، وقد رأى السيفَ مَسْلولًا أمامَه وشاهدَ مَن استعدَّ لقتله، فسارَ به المأمورونَ بإحضارِه وهم يَطْعُنونَه في جوانبِه بالشَّوْك والمَناخِيس والمَفاكِ والسَّكاكينِ أو نحوِ ذلك.

<sup>(</sup>١) لم أجده في متون الأحاديث، وإنما هو في «الآداب النافعة بالألفاظ المختارة الجامعة»، بلفظ: «وقال آخرُ: خيرٌ من الحياة ما لا تطيب الحياة إلا به، وشرٌ من الموت ما يتمنى الموت من أجله»، وليس حديثًا.

ولا يَسْلَمُ منها إلا ما اتَّقاه بتُرْسٍ أو نحوِه ممَّا يحولُ بينها وبين جسدِه، وما لم يتَّقِه آلمَه وأقلقَه، فصار مشغولًا مُستغرِقَ الذِّهن باتِّقاء تلك المَطاعِن عن اهتمامِه بما هو ساع إليه من ضربِ عُنقِه، وهانَ عليه ما هو ذاهبٌ إليه في جنبِ ما قد صار فيه.

وأمَّا لو قطَع موادَّ ما شَغَله عن الاهتمامِ بالموت من تلك المذكورةِ المُمثَّلةِ بما يَلْحقُ المقدَّمَ للقتل في طريقه؛ لِيُفرِغَ قلبَه لإدراكِ همِّ الموت وما بعدَه؛ لَاشْتغلَ به واستغرقَ في ذلك وُسْعَه وجُهدَه.

فلْيستَعِنِ العبدُ على ذلك بما ورَد في الحديث من الحثّ على ذِكْر الموت وقِصَرِ الأمل؛ مثلِ حديث: أكْثِروا ذِكْر هاذمِ اللذَّات؛ فإنه ما كان في كثيرٍ إلا قلَّلَه، ولا قليلٍ إلا كثَّرَه (١).

ولمَّا كان الموتُ أمرًا حتميًّا لا بُدَّ منه لكلِّ مخلوقٍ على وجه الأرض؛ فلا بدَّ من تذكُّرِه دائمًا وأبدًا، ففي تذكُّرِه مُحاسبةٌ للنفس على ما قدَّمَت من خيرٍ وشر؛ فإنْ قدَّمَت خيرًا فذِكرُ الموت يُريحها ويَحُثُّها على التزوُّدِ من الأعمال الصالحة، والابتعادِ عن كل شر، وإنْ فرَّطَت وأهمَلتْ واستمرَّت على فِعل المعاصي والشرور؛ فذِكْرُ الموت يَردَعُها عن غَيِّها وطُغيانِها، ويَحُول بينها وبين عبَثِها، فإذا تيَقَّن كلُّ إنسان أن الموت لا بدَّ أن يأتيَه، وهذا أمرٌ لا خِلاف فيه؛ قال الله -جلَّ وعلا وتقدَّس-:

<sup>(</sup>١) مسند الشهاب للقضاعي (٦٧١)، وأخرجه ابن حبان في "صحيحه" (١١٦١): عن أبي هريرة، عن النبي على قال: «أكثروا ذِكْرَ هاذمِ اللذات؛ فما ذكره عبدٌ قط وهو في ضِيقٍ إلا وسَّعَه عليه، ولا ذكره وهو في سَعةٍ إلا ضيَّقَه عليه»، وقد أورده الألباني في الجامع الصغير ح (٦٢٢٢) والسلسة الصحيحة ح (٢٣٣٥).

و قال الشَّاعرُ:

عَليها القُدومُ أو عليك ستَقْدَمُ فه ن المَنايَا أيُّ وادٍ حلَلْنَهُ

آخُد:

كُلُّ ابن أُنْشى وإنْ طالَتْ سَلامتُهُ يومًا عَلى آلةٍ حَدْباءَ مَحْمولُ

وعَلِمَ أَنَّ التُّرابَ بعدَ الفرُش مَضْجعُه، وأن الدُّودَ والحشَراتِ أنيسُه، وأنَّ القيامةَ الكُبري موعدُه، وأنَّ الجَنَّة أو النارَ مَورِدُه، بعد ما يُعاني من الأهوالِ والمزعِجات اللَّاتِي يَشِيبِ منها الولْدانُ، فإذا جعَل هذا نُصْبَ عينيْه ليلًا ونهارًا، سِرًّا وجِهارًا، وأمْعنَ في التفكُّر فيه؛ فلا بدَّ أن يكونَ لذلك تأثيرٌ بإذن الله، ويكونَ الموتُ وما بَعده نُصْبَ عينَيه إنْ قامَ أو قعَد، أو مَشي أو اضْطجَع، وتَهونَ عليه الدُّنيا ومصائبُها، ويَدْعوه ذلك إلى تركِ ما زاد على زادِه إلى الآخرة.

وذِكْرُ الموت نوعان: نوعٌ باللسان فقط، والنوعُ الآخر -وهو النافعُ المُجْدِي بإذن الله - ذِكْرُه بالقلب؛ لأنه المُثمِرُ للعمل الصالح.

تأهَّبْ للَّدي لا بدَّ مِنه في الله في الله عنه الله العبراد وت مِيعادُ العبراد يَسِرُّكَ أَن تكونَ رفيقَ قوم لَهُمْ زَادٌ وأنت بغيرِ زادِ؟!

شهـاً:

ولا تَلْهُ عن تَذْكارِ ذَنْبِك وابْكِهِ ومَثِّلْ لِعَينَيْكِ الحِمَامَ ووَقْعَهُ وأنَّ قُصارَى مَسْكن الحيِّ حُفرةٌ أ

بدَمْع يُضَاهي الوَبْلَ حالَ مَصَابِهِ ورَوْعة مَلْقاهُ ومَطْعهم صَابهِ سينزلها مُستنزلًا عن قِبابه وقال آخرُ: لا نومَ أثقَلُ مِن الغفلة، ولا رِقَّ أَمْلَكُ مِن الشَّهوة، ولو لا ثِقلُ الغفلة لما ظَفِرَت بك الشهوة.

قال أحدُ العلماء: اعلَمْ أنَّ مَن حقَّق النظر وراضَ نفْسَه على السُّكون إلى الحقائق -وإنْ آلمَتْها في أول صدمةٍ - كان اغتباطُه بذمِّ الناس إيَّاه أشدَّ وأكثرَ من اغتباطِه بمَدحِهم إيَّاه:

لأنَّ مدْحَهم إياه -إنْ كان بحقِّ وبلَغَه مدْحُهم له- أَسْرَى ذلك فيه العُجْبَ، فأفسَدَ بذلك فضائلَه، وإن كان بباطلٍ فبَلَغه فسَرَّه، فقد صار مسرورًا بالكذب، وهذا نقصٌ شديد.

وأما ذمُّ الناس إيَّاه فإن كان بحقٍّ فبلَغَه فربَّما كان ذلك سببًا إلى تجنُّبِه ما يُعاب عليه، وهذا حظُّ عظيمٌ لا يَزهَدُ فيه إلا ناقصُ العقل. وإنْ كان الذمُّ له بباطل وبلَغَه فصبَر، اكتسَب فضلًا زائدًا في الحِلْم والصبر، وكان مع ذلك غانمًا؛ لأنه يأخذ حسَناتِ مَن ذمَّه بالباطل، فيَحْظى بها في دار الجَزاء أحوجَ ما يكونُ إلى النجاةِ بأعمالٍ لم يَتْعَب فيها، ولا تَكلَّفَها، وهذا حظُّ عظيم، لا يَزهد فيه إلا مجنونٌ أو في غاية الحُمق والجهل.

وأمَّا إن لم يبلُغْه مدحُ الناس إيَّاه فكلامُهم وسكوتُهم سواءٌ، وليس كذلك ذمُّهم إيَّاه؛ لأنه غانمٌ للأجر على كلِّ حالٍ؛ بلَغَه ذمُّهم أو لم يَبلُغْه.

وقال آخَرُ: اعلم أن الذامَّ لك لا يَخْلو من إحدى ثلاثِ خِصال:

إما رجلٌ ذمَّك نُصحًا وإشفاقًا عليك؛ فهو عظيمُ المِنَّة واجبُ الطاعة، فمِمَّ يكون غضبُك من نُصْح المشفِق عليك؟! لقد عَظُمَت مصيبتُك أن تغضبَ على مَن نصَحَك.

وأمَّا الخَصْلةُ الثانية: فرجلٌ غيرُ ناصحٍ لك، فذَمَّك بما عرَفَه فيك وعَلِمه منك، وأطَّهَرَه بسببِك، فوجَب عليك قَبولُ الحقِّ إن كان صادقًا في مقالته، ودَعِ الحقدَ عليه وبادِرْ بالإنابة قبل الفَضيحة في الآخِرة كما افتُضِحتَ بالدنيا.

وأمَّا الخَصْلة الثالثة: فرجلٌ اجتراً على الله بباطلٍ افتراه، وبِزُورٍ يقوله عليك لِيَسُبَّك به؛ فقد أتى البائسُ على نفسِه.

وأما الذي نِلتَ منه من الأذى وقولِ الزور فيك فيما كسَبَت يداك وعقوبة الذنوب وكفَّارة المَساوئ، وأجر عظيم يُساق إليك لم تتعَبْ عليه لا في صيف ولا شتاء، وهو أحسنُ من الذَّهَب والفِضَّة، والفِلَل والعمائر، وسائرِ أمتعة الدنيا التي ربَّما كانت عذابًا في الدنيا والآخرة.

فعلى العاقل أن يغتنمَ نفْعَ المَذمَّة؛ فغالبًا تكون الحسَناتُ التي تأتيك مِن عدوِّك أَكثرَ من الحسنات التي تأتيك من صديقِك؛ لأن صديقَك يَدْعو لك؛ فإمَّا أن يُجابِ أوْ لا، وأما عدوُّك فيقَعُ فيك ويغتابُك، وإنما هي حسَناتٌ يَزُفُّها إليك عَفْوًا صفوًا حلالًا؛ كما قيل:

يُشارِكُك المُغْتابُ في حسَاتِهِ ويَحمِلُ وِزرًا عَنْك ضَنَّ بِحَمْلِهِ وغَيْرُ شَسِقيٍّ مَن يَبِيتُ عدوُّهُ فغيرُ شَسقيٍّ مَن يَبِيتُ عدوُّهُ فلا تَعْجَبوا مِن جاهلٍ ضرَّ نفْسَهُ وأعجَبُ منه عاقلٌ باتَ ساخطًا ويَحمِلُ مِن أُوْزَارِهِ وذُنوبِهِ

ويُعْطيكَ أَجْرَيْ صومِهِ وصَلاتِهِ عَنِ النُّجْبِ مِن أَبْنائِهِ وبَناتِهِ يُعامِلُ عنه الله في غفَلاتِهِ يُعامِلُ عنه الله في غفَلاتِهِ بإمْعانِه في نفْع بعض عِدَاتِهِ على رجُلٍ يُهُدي له حسَناتِه ويَهْلِكُ في تَخْليصِه ونَجاتِه

والله أعلم، وصلى الله على محمدٍ وآله وسلَّم.



لا تَحقِرْ شيئًا مِن عملِ غدٍ أَن تُحقِّقه، بأَنْ تُعجِّلَه اليومَ وإِن كان قليلًا؛ فإنَّ مِن قليل الأعمال يجتمعُ كثيرُها، ورُبَّما أعجَزَ أَمْرُها عند ذلك فيبَطُلُ الكلُّ.

و لا تَحقِرْ شيئًا ممَّا ترجو به تَثْقيلَ مِيزانك -يومَ البعث والنشور - أن تُعجِّلَه الآن وإنْ قَلَّ؛ فإنه يَحُطُّ عنك كثيرًا، لو اجتمَع لَقُذِف بك في جَهنَّم.

الخوفُ والوجع، والفقر والنكبة، لا يُحِس أذَاها إلا مَن كان فيها، ولا يَعلمُه مَن كان خارجًا عنها، كان خارجًا عنها، كان خارجًا عنها، وليس يراه مَن كان داخلًا فيها.

الأمنُ والصِّحةُ والغِنى لا يَعرف حقَّها إلا مَن كان خارجًا عنها، وليس يعرف حقَّها مَن كان فيها، وجَوْدة الرأي والفضائلُ وعملُ الآخِرة لا يَعرف فضْلَها وفائدتَها إلا مَن كان مِن أهلِها، ولا يَعرف مَن لم يكن مِن أهلها.

أولُ مَن يَزهدُ في الغادرِ مَن غدَرَ له الغادرُ، وأولُ مَن يَمقُتُ ويُبغِضُ شاهدَ الزُّور مَن شَهِد له به، وأولُ مَن تهونُ الزَّانيةُ بعَينِه الذي يَزْني بها؛ لأنه كشف سِترَها والعياذُ بالله.

لا شيءَ أَضَرَّ على السُّلطان مِن كَثرةِ المُتفرِّ غين حَوالَيْه؛ فاللَّبيب الحازمُ اليَقِظ يَشغَلُهم بما لا يَظلِمُهم فيه، فإن لم يَفعل شغَلوه بما يظلمون فيه، وأمَّا مُقرِّبُ أعدائه فذلك قاتلُ نفسِه.

احرِصْ على أن تُوصَف بسلامةِ الجانب؛ لِيَودَّك الناسُ ويأمَنوا منك، واحذَرْ وتَحفَّظْ مِن أن توصَف بالتجسُّس والدَّهاء، والمَكْر والحِيَل، والنَّميمة والكِبْر والحسد، والخداع لِغَير المُخادع لك، والكيدِ لِمَن لا يَكيدُ لك.

واحذَرْ أن تكون مِن المُمثِّلين وأهلِ المُقابَلات، فيكثُرَ المُتحفِّظون منك والماقتون لك، حتى ربَّما أضَرَّ ذلك بك ضررًا عظيمًا، وربَّما قتَلَك؛ كما قيل:

# كَمْ فِي المَقَابِر مِنْ قَتيلِ لِسَانِهِ كَانَت تَهابُ لِقَاءَهُ الشُّجُعانُ

ظُنَّ بنَفسِك على ما تَكْره يَقِلَّ همُّك إذا أَتَاك، ويَعظُمْ سُرورُك وفرَحُك ويتضاعَفْ إذا أَتاك ما تُحِب ممَّا لم تَكُن قدَّرْتَه، إذا تَكاثرَتِ الهُمومُ سقَطَت كلُّها.

## الصبرُ على الجفاء ينقسم إلى ثلاثةِ أقسام:

القسم الأول: صبر عمَّن يَقْدر عليك ولا تَقدرُ عليه، وهذا ذُلُّ ومَهانة، وليس مِن الفضائل، والرأيُ لِمَن خشي لِمَا هو أشَدُّ ممَّا يَصير عليه المُصارَمةُ والمُتارَكةُ والمُباعدة.

والقسم الثاني: صبرٌ عمَّن تَقدرُ عليه ولا يقدر عليك، فهذا فضلٌ وبِرُّ، وهو الحِلْم على الحقيقة، وهو الذي يوصَفُ به الفُضلاء.

والقسم الثالث: الصبر عمَّن لا تَقْدر عليه ولا يقدر عليك، وهذا ينقسم إلى قسمين:

إمَّا أن يكون الجفاءُ ممَّن لم يقَعْ منه إلا على سبيلِ الغلَط، ويَعلم قُبحَ ما أتى به ويندمُ عليه؛ فالصَّبرُ عليه فضلٌ، وهو حِلْمٌ على الحقيقة.

وأمَّا مَن كان لا يَدْري مِقدارَ نفسِه، ويظنُّ أنَّ لها حقًّا يستطيلُ به، فلا يَندَمُ على ما سلَفَ منه؛ فالصبر عليه ذلُّ للصابر، وإفسادٌ للمصبور عليه؛ لأنه يَزيد شرَّه.

والمُقارَضةُ له سُخْفٌ، والأحسنُ إعلامُه بأنه يَقْدر على أن ينتصرَ منه، وإنما تركه استِرْ ذالًا له فقط، وصيانةً عن مراجعته، وقديمًا قيل:

وإنْ أنت أكرَمت اللَّئيم تَمرَّدَا فوضعُ النَّدى في مَوضِع السَّيفِ بالعُلَا مُضِرٌّ كوَضْع السَّيفِ في موضع النَّدَى

إذا أنــتَ أكرَمْــتَ الكــريمَ ملَكْتَــهُ

#### أَخُد:

وإنْ كان شَـتْمى فيـه صابٌ وعَلْقـمُ أضَرُّ له مِن شَتْمِهِ حينَ يُشتَمُ

وكَــم مِــن لَئــيم وَدَّ أَنّــي شـــتَمْتُهُ ولَلْكَفُّ عَن شَتْم اللَّئيمِ تَكرُّمًا

مَن شغَلَ نفسَه بأدني العلوم وترَك أعلاها -وهو يقدرُ عليه- كان كمَنْ يَغرِسُ الأَثْلَ والسِّدْرَ ونحوَهما في الأرض التي يَزْكو وينمو فيها النخيلُ والزيتون، والتفَّاحُ و الرهمان و نحوها.

نشرُ العلم عند مَن ليس مِن أهله مُفسِدٌ لهم؛ كإطعامِك التَّمرَ والحَلْوي مَن به مَرَضُ السكُّر، وكمَن به حَرَقٌ، والفُلْفُل لِمَن به قُرْحة.

سأَكْتُمُ عِلْمي عن ذَوي الجَهْلِ طاقَتي فإِنْ يَسَّرَ اللهُ الكريمُ بفَضلِهِ بثَثْتُ مُفيدًا واستفَدتُ ودادَهُمْ فمَن منزحَ الجُهّال عِلمًا أضاعَهُ

ولا أَنثُرُ اللَّرَّ النَّفيسَ على الغنمَ فصادَفتُ أهالًا للعُلوم وللحِكَمْ وإلَّا فمَخْ رونٌ لَديَّ ومُكْتَ تَمْ ومَن منَعَ المُستوجبينَ فقد ظَلَمْ الباخلُ بالعلم أَلْأَمُ مِن الباخل بالمال؛ لأنَّ الباخل بالمال يخافُ مِن فَنائه وذَهابه من يدِه، والباخلُ بالعلم بَخِل بما لا يَفْني على النفَقة، ولا يُفارقه مع البَذْل، بل يَزيدُ ويَثبُت.

حَدُّ البخل الامتناعُ عن أداء الواجباتِ أو بعضِها.

وحَدُّ الجُود بذلُ الفضل في وجوهِ البِرِّ، والإحسانُ إلى عبادِ الله المؤمنين.

وسببُ البخل غلَبةُ الشَّهوة وطولُ الأمل، ورحمةُ الولد وخوفُ الفقر، وقلةُ الثقة بمَجيء الرِّزق، وعِشقُ المال لِذَاتِه.

مَن رأى نفسَه تَميل إل علم مِن علوم الشريعة -كالتفسير والتوحيد، والحديث والفقه- فلْيُقبِلْ عليه ولا يشتَغِلْ بغيرِه حتى يَمْهرَ فيه، ثم ينتقل إلى الثاني.

ولا بدَّ لِمَن أراد العلمَ -وعنده إقبالٌ ونشاط- مِن تغييبِ القرآنِ ومتنٍ من كلِّ فنًّ من العلم الذي يريد تحصيلَه؛ ليُعينَه على تثبيتِ المعلومات وسُرعةِ استخراجها.

وأَجَلُّ العُلوم ما قرَّبَك مِن الله، وما أعانَك على رِضاه.

مِن أَضَرِّ ما على العُلومِ وأهلِها الدُّخَلاءُ فيها؛ فإنهم يَجْهلون ويظنُّون أنهم يَعلمون، ويُفسِدون ويُقدِّرون أنهم يُصلِحون.

مَن أراد خير الآخرة وحِكْمة الدنيا، وعدلَ السِّيرة والاحتواءَ على مَحاسن الأخلاق كلِّها، ومَكارِم الشِّيَم واستحقاقِ الفضائل بأُسْرِها؛ فلْيَقْت دِ بمُحمدٍ عَلَيْهُ وليستعمِلْ أخلاقه وسيرتَه ما أمْكنَه ذلك؛ قال الله تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللّهِ أَسُوةً خَسَنَةٌ ﴾ [الأحزاب: ٢١].

مَنْفعةُ العِلم في استعمالِ الفضائل عظيمةٌ، وهو أن يَعْلمَ حُسنَ الفَضائلِ فيأتيَها، ويَعلمَ قُبحَ الرذائلِ فيَجْتنبَها، ويَسمعَ الثَّناء الحسَنَ فيَرْغبَ في مِثلِه، والثناءَ الرَّدِيَّ فيَنفِرَ منه ويبتعد.

انظُر في المالِ والحال والصحةِ إلى مَن هو دونَك، وانظر في العلمِ والدِّين والأخلاق الفاضلة إلى مَن هو فوقك.

مَن استَخفَّ بحُرماتِ الله تعالى فلا تأمَنْه على شيءٍ ممَّا تُشفِقُ عليه، وكُنْ على حذَرٍ منه دائمًا؛ لأنَّ مَن لا يخافُ اللهَ لا يُؤمَنُ على شيء.

ولا تغترَّ بكلامِ المنافقين عُمْيِ البَصائر الذين يَصِفُون اليهودَ والنصارى بالوفاء والصدق، والمسلمين بالغَدْر والخيانة؛ فالكفارُ لم يَفُوا مع الله على بل خانوا الله ورسولَه والمؤمنين، وحذَّرنا الله، فإيَّاك أن تغترَّ بكلامِ المنافقين، فتَمْدحَ أعداءَ اللهِ ورسولِه والمؤمنين، فتَهْلِكَ مَع مَن هلك. والله أعلم.





النصيحةُ مَرَّتان: فالأُولى فرضٌ ودِيانة، والثانيةُ تنبيهٌ وتذكير، وأما الثالثة فتوبيخٌ وتقريع؛ إنْ أمْكَنَ ولم يحصُلْ عليك ضرر، والنُّصح سِرَّا لا جهرًا، وبتعريضٍ لا تصريح، إلا ألَّا يَفهَم المنصوحُ تعريضَك؛ فلا بدَّ من التصريح، ولا تنصَحْ على شرطِ القَبول منك، فإنْ تعدَّيتَ فأنت مُخطئ.

مَن أردتَ قضاءَ حاجتِه بعد أن سألك إياها، أو أردتَ ابتداءَه بقَضائها؛ فلا تعمَلْ إلا ما يُريده هو، لا ما تُريده أنت، وإلا فأمسِكْ؛ فإن تعدَّيتَ هذا كنتَ مُسيئًا لا محسنًا.

لا تنقل إلى صديقك ما يؤلِمُ نفسَه، ولا ينتفع بمعرفتِه، ولا تكتُمُه ما يستضرُّ بجهلِه، ولا يَسُرَّك أن تُمدَح بما ليس فيك؛ لأنه نقْصُك يُنبِّه الناسَ عليه، بل الذي ينبغى لك غمُّك بذلك، وقديمًا قيل:

# ومَ دْحُك الشَّخصَ بِ الأخلاقِ يَعْدِمُها للحُرِّ ذي اللُّبِّ تَبْكيتٌ وتَخْجيلُ

ما شيءٌ أضْيَعَ وأضعفَ من عالمٍ ترَك الناسُ عِلمَه لفسادِ طريقتِه، وما شيءٌ أضيعُ وأضعفَ من جاهلِ أخَذ الناسُ بجَهلِه؛ لنظرِهم إلى عبادته.

ورُوِي أن عُمرَ أُتي بشاهدٍ عنده، فقال له: ائتني بمَن يعرفُك، فأتاه برجل فأثنى عليه خيرًا، فقال له عمرُ: أنت جارُه الأدنى الذي يَعرف مَدْخلَه ومخرجَه؟ قال: لا، قال: فكُنتَ رفيقَه في السفر الذي يُستدَلُّ به على مَكارم الأخلاق؟ قال: لا، قال: فعامَلْتَه بالدِّرهم والدينار؟ قال: لا.

قال: أظنُّك رأيتَه قائمًا في المسجدِ يُهمهِمُ بالقرآن، يَخفِضُ رأسَه طَورًا ويرفعُه أخرى.

قال: نعَم، قال: اذهَبْ فلستَ تعرفُه، ثم قال للرجل: اذهَبْ فائتِني بمَن يعرفُك.

مِن علامات الاستدراج العَمى عن العيوب، وصرفُ نِعم الله في مَعاصيه. وخيرُ اللهِ زق ما سَلِم من الإثم في الاكتساب، والغِشِّ في الصناعة، والسلامة من أثمان المُحرَّمات؛ كالمُسكِرات والدُّخان، والتلفزيون والفيديو، والكُرة والورق التي يستعملها شخفاءُ العقول والبعيدون عن الدين، أراح الله المسلمين منها ومنهم، وجميع آلاتِ المعاصي والمَلاهي، والسلامةُ من الرِّبا بجميع أنواعِه.

مَن شغَلَه طلبُ الدنيا عن الآخِرة ذلَّ؛ إمَّا في الدنيا وإمَّا في الآخرة، ومَن نظر في سِير السلف عرَف تقصيره وتخلُّفَه عن درجاتِ الرجال.

للإنسان المفرِّط موقِفانِ يَندم الإنسانُ فيهما على ضَياع الوقت ندامةً عظيمةً حيث لا ينفعُ الندمُ، ولا يُفيد التأسُّف والحزَنُ:

الأول: ساعةُ الاحتضار حين يستدبرُ الإنسانُ الدنيا ويستقبلُ الآخِرةَ، ويتمنَّى لو أُمهِلَ بُرهةً من الزمن؛ لِيَتلافى ويُصلِحَ ما أفسَد، وهيهات!

قال تعالى: ﴿وَأَنفِقُواْ مِن مَّا رَزَقْنَكُم مِن قَبْلِ أَن يَأْتِيَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ فَيَقُولَ رَبِّ لَوْلَآ أَخَرَتَنِيَ إِلَىۤ أَجَلِ قَرِيبٍ فَأَصَّدَقَ وَأَكُن مِّنَ ٱلصَّلِحِينَ ۞ [المنافقون: ١٠].

والجوابُ على السؤال الذي قد فاتَ أوانُه: ﴿ وَلَن يُؤَخِّرَ ٱللَّهُ نَفْسًا إِذَا جَآءَ أَجَلُهَا ۚ وَاللَّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [المنافقون: ١١].

الموقف الثاني: في الآخِرة؛ قال تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَىٰ إِذِ ٱلْمُجْرِمُونَ نَاكِسُواْ رُءُوسِهِمْ عِندَ رَبِّهَا أَبْصَرْنَا وَسَمِعْنَا فَأَرْجِعْنَا نَعْمَلُ صَلِحًا إِنَّا مُوقِنُونَ ۞ ﴾ [السحدة: ١٢]... الآيات.

وقال تعالى: ﴿وَقَالُواْ ءَامَنَا بِهِ وَأَنَّى لَهُمُ ٱلتَّنَاوُشُ مِن مَّكَانِ بَعِيدِ ۞ وَقَدْ كَفَرُواْ بِهِ مِن قَبَلُّ وَيَقْذِفُونَ بِٱلْغَيْبِ مِن مَّكَانِ بَعِيدِ ۞ وَحِيلَ بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ مَا يَشْتَهُونَ كَمَا فُعِلَ بِهِ مِن قَبَلُّ وَيَقْذِفُونَ كَمَا فُعِلَ بِأَشْيَاعِهِ مِن قَبَلُ ۚ إِنَّهُمْ كَانُواْ فِي شَكِّ مُّرِيبٍ ۞﴾ [سبأ: ٥٢ - ٥٤].

وقال تعالى: ﴿وَلَوْ تَرَىٰ إِذْ وُقِفُواْ عَلَى ٱلنَّارِ فَقَالُواْ يَلَيْتَنَا نُرَدُ وَلَا نُكَذِبَ بِعَايَتِ رَبِّنَا وَنَكُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۞﴾ [الأنعام: ٢٧]... الآيات.

وقال تعالى: ﴿أَوَلَمُ نُعَمِّرُكُمْ مَّا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَن تَذَكَّرَ وَعَآءَكُمُ ٱلنَّذِيرُ ۖ فَذُوقُواْ فَمَا لِظَّلِمِينَ مِن نَصِيرٍ ۞﴾ [فاطر: ٣٧].

قال بعضُ العلماء: أفضلُ البكاء بكاءُ العبدِ على ما سلَف من ذُنوبِه ومعاصيه، وعلى ما فاتَ مِن أوقاته في غيرِ طاعة الله في وقال: إنَّما يَخاف المؤمنُ الموتَ لخوفِه من الذنوب، والانقطاعِ عن الأعمال الصالحة؛ من ذِكر الله، وما والاهُ مِن جميع أفعالِ الطاعات والقُربات، وإلا فأحبُّ شيءٍ إليه لقاءُ ربِّه -جلَّ وعلا. الواجبُ على الإنسان العاقلِ أن يُحافظ على وقتِه أكثرَ من مُحافظتِه على ماله، وأن يحرصَ على الاستفادة منه فيما ينفعُه ويُقرِّبه إلى الله عَبَرَيْنَ.

ولقد كان السلفُ أحرصَ ما يكونون على أوقاتِهم؛ لأنهم يَعرفون قيمتها؛ ولذلك يقول الحسنُ البصريُّ: أدركتُ أقوامًا كانوا على أوقاتهم أشدَّ منكم حِرصًا على دَراهمِكم ودنانيركم. وقال: يا بنَ آدَم، إنما أنت أيامٌ مجموعة، كُلَّما ذَهَب يومٌ ذَهَب بعضُك. وقال آخَرُ: الوقتُ إذا فات لا يُستدرَك، ولا شيءَ أعزَّ منه.

وكانوا يحرصون كلَّ الحرص ألا يمرَّ زمنٌ -ولو يسيرًا- دون أن يتزوَّدوا فيه بعملِ صالح أو علمٍ نافع، أو مُجاهَدةٍ للنفس، أو إيصالِ نفعٍ إلى قريبٍ أو بعيد.

وقال ابنُ مسعود تَوَلِيُّنَهُ: ما ندمتُ على شيءٍ ندَمي على يومٍ غرَبَت شمسُه؛ نقص فيه أَجَلي ولم يزدد فيه عمَلي.

وقال آخَرُ: كلُّ يوم يمرُّ بي لا أزدادُ فيه علمًا يُقرِّبني من الله ﷺ فلا بُورِك في طلوع شمسِ ذلك اليوم.

# إذا مَرَّ بي يومٌ ولم أقتَ بِسْ هُدًى ولم أستَفِدْ عِلمًا فَما ذاكَ مِن عُمْري

مَن جَهِل قيمةَ الوقت الآن فسيأتي عليه يومٌ يعرف فيه قيمةَ الوقت، ولكن بعدَ فوات الأوان، ويتمنَّى أنه شغَل وقتَه الماضيَ بالباقيات الصالحات؛ من تسبيح وتحميد، وتهليل وتكبير، وقراءةٍ لكتاب الله وصلاةٍ وصيام، وزكاةٍ وحج، وبِرِّ وصلةِ رَحِم، ونحوِ ذلك مما يجدُه مُوفَّرًا أحوجَ ما يكون إليه.

# إذا أنتَ لم تزرعُ وأبصرتَ حاصِدًا نَدِمتَ على التَّفريطِ في زمَنِ البَذْرِ

قيل لأحدِ العلماء: ما بالُ كُتب السلَفِ وكلامُهم ومَواعِظُهم أنفعُ من كلامِنا وكُتبِنا ومَواعظنا؟ قال: لأنهم يتكلَّمون لعِزِّ الإسلام ونفع المسلمين، ورِضا الرحمن وإزالةِ ما يَضرُّ الإسلامَ والمسلمين، ونحن نتكلَّم لعِزِّ النفس وطلب الدنيا، وقَبول الخلقِ والشُّهرة والظهور، والتصنُّع والرِّياء، وطلبِ المدح والثناء.

قال أبو بكرٍ الصدِّيقُ تَعَاظِّنَهُ: اتَّقِ الله بطاعتِه، وأَطِعِ الله بتَقْواه ولْتَخَفْ يدَاكُ من دماءِ المسلمين، وبطنُك من أموالِهم، ولسانُك من أعراضِهم، وحاسِبْ نفسَك في كل خطوة، وراقِبِ الله في كل نفس. والله أعلم.





### قال ابن القيّم:

دافِعِ الخَطْرة، فإنْ لم تفعل صارت شهوةً، فإن لم تفعل صارت عَزيمةً وهِمَّة، فإن لم تُدافِعُها صارت فعلًا، فإن لم تَدارَكُه بصَدِّه صار عادةً فيصعب عليك الانتقالُ عنها.

واعلم أن كلَّ علم اختياريٍّ هو الخواطرُ والأفكار؛ فإنها توجِبُ التصوُّراتِ، والتصوُّراتِ، والتصوُّراتُ تَكْراره والتصوُّراتُ تدعو إلى الإرادات، والإراداتُ تَقْتضي وقوعَ الفعل، وكثرةُ تَكْراره تُعطى العادة.

فصَلاح هذه المَراتب بصلاح الخواطرِ والأفكار، وفَسادُها بفسادها، وصلاحُ الخواطر بأن تكون مُراقِبةً لوليِّها وإلهِها، صاعدةً إليه دائرةً على مَرْضاته ومَحابِّه؛ فإنه سبحانه به كلُّ صلاح، ومَن عنده كلُّ هدًى، ومِن توفيقه كلُّ رشد، ومِن تَولِّيه لعبدِه كلُّ حفظٍ، ومِن تولِّي العبدِ عنه وإعراضِه عنه كلُّ ضلالٍ وشقاء.

واعلَمْ أن الخطَراتِ والوساوسَ تؤدِّي مُتعلَّقاتُها إلى الفِكْر، فيأخذُها الفكرُ فيؤدِّيها إلى التذكُّر، فيأخذها التذكُر فيؤدِّيها إلى الإرادة، فتأخذُها الإرادةُ فتؤدِّيها إلى الجوارحِ والعمل، فتستحكِمُ، فتصير عادةً، فرَدُّها من مَبادئها أسهلُ من قطعِها بعد قوَّتِها وتمامِها.

ومعلومٌ أن الإنسان لم يُعطَ إماتةَ الخواطر ولا القوةَ على قطعِها؛ فإنها تَهجمُ عليه هُجومَ النفس، إلا أنَّ قوة الإيمان والعقل تُعينه على قَبول أحسَنِها ورِضاه به، ومُساكَنتِه له، وعلى دفْع أقبحِها وكراهتِه له ونُفْرتِه منه. وقد خلَق اللهُ النفس شبيهةً بالرَّحَى الدائرةِ التي لا تَسكُن، ولا بدَّ لها من شيءٍ تَطْحنُه، فإن وُضِع فيها تُرابُ أو حَصًى طحَنتْه؛ فالخواطرُ والأفكار التي تَجول في النَّفْس هي بمنزلة الحَب الذي يوضَعُ في الرَّحى، ولا تَبْقى تلك الرَّحى مُعطَّلةً قطُّ، بل لا بُدَّ لها من شيءٍ يوضَعُ فيها.

فمِن الناس مَن تطحنُ رَحاه حَبًّا يُخرِج دَقيقًا ينفع به نفسَه وغيرَه، وأكثَرُهم يطحنُ رملًا وحَصًى وتِبنًا ونحو ذلك، فإذا جاء وقتُ العَجْن والخبز تبيَّن له حقيقة طحينه. اه.

قلتُ: وبعضُهم مَن يطحن بِرَحاه نَجاساتٍ؛ كالزُّناة واللُّوطية واللصوص، وأهلِ الملاهي وجميع الفسَقة.

وقال ابنُ مسعودٍ تَعَلِّقُنَّهُ: ارضَ بما قسَمَ الله تَكُن مِن أغنى الناس، واجتنِبْ ما حرَّم اللهُ عليك تَكُن مِن أَعْبَدِ الناس.

وقال ابنُ القيِّم وَ اللهِ سبحانه على كلِّ أحدٍ عبوديةٌ بحسَبِ مَرتبتِه، سِوى العُبوديَّةِ العامة التي سوَّى بين عباده فيها.

فعلى العالِم مِن عبوديَّةِ نشرِ السُّنة والعلم الذي بعَث اللهُ به رسولَه عَيَّالَةٍ ما ليس على الجاهل، وعليه عُبوديَّةُ الصبر على ذلك ما ليس على غيرِه.

وعلى الحاكم مِن عُبوديَّةِ إقامةِ الحق وتنفيذِه، وإلزامِه مَن هو عليه به، والصَّبرِ على ذلك والجهادِ عليه؛ ما ليس على المُفْتي.

وعلى الغنيِّ من عبوديَّةِ أداء الحقوق التي في ماله ما ليس على الفقير.

وعلى القادرِ على الأمر بالمعروف والنهي عن المنكِر بيدِه ولسانه ما ليس على العاجزِ عنهما.

وقد غرَّ إبليسُ كثيرًا من الخَلْق؛ بأنْ زيَّن لهم الاقتصارَ على القيام بنوعٍ من الذِّكر والقراءة، والصلاةِ والصيام، والزُّهد في الدنيا والانقطاعِ عن الاختلاط بالناس، وعَطَّلوا القيامَ بالعُبوديَّات المتعدِّي نفْعُها المتقدِّم ذِكرُها.

وإذا قلتَ لأحدهم: كيف حالُك؟ قال: بخيرٍ وسرور، وأيُّ خيرٍ وسرور فيمن يرى مَحارمَ الله تُنتهَك، وحدودَه تُضاع، والمُنكَرات والملاهي في البيوت والأسواق، وهو باردُ القلب مُداهِنٌ ساكتٌ لا يشعر بهذا النقص العظيم، وعند نُكوصِ الدنيا يشتغل قلبُه ولسانُه وجسده، وللهِ دَرُّ القائل:

وكلُّ جمعٍ عليها سوفَ يَنتشِرُ عليها سوفَ يَنتشِرُ وا

ما لي أرى الناسَ والدُّنيا مُولِّيَةٌ لا يَشعرُون إذا ما دِينهم نقَصُوا آخَدُ:

وعِندَ مُراد النَّفْسِ تُسْدِي وتُلْحِمُ

وعند مُرادِ اللهِ تَفْنى كَميّ تِ

وليس يُشفِقُ مِن دِينٍ يُضيّعُهُ

نَــراه يُشْـفِقُ مِـن تَضْـييعِ دِرْهَمــهِ آخهُ:

وتَغفُلُ عن نُقصانِ دِينِكَ والعُمْرِ وَخِيفَةُ حالِ الفَقر شَرُّ مِن الفَقر

تُفكِّرُ فِي نُقْصِانِ مالِكَ دائمًا ويُلْهِيك خَوفُ الفَقْرِ عن كلِّ طاعةٍ

قال بعضُ العلماء: الْزَمِ الأدَب، وفارِقِ الهَوى والغضَب، واعمَلْ في أسباب التيقُّظ، واتَّخِذ الرِّفق حِزبًا والتأنِّي صاحبًا، والسلامة كهفًا والفراغ غنيمة، والدُّنيا مَطِيَّةً والآخِرة مَنزلًا.

### شعــرًا:

إلى الزُّهدِ فِي الدُّنْيا الدَّنِيَّةِ أَحُوجَا وقد صِرْتُ مِثلَ النَّسْرِ أَهْوى التَّعرُّجَا

وأصبَحتُ فيما كنتُ أَبْغي من الغِنَى وحَسَّبتُ نَفْسي بين بيتي ومَسْجِدي

وقال الحسنُ البصري: إنَّ الله لم يجعل للمؤمنِ راحةً دونَ الجنة. وقال فُضَيلٌ: ليس الغريبُ مَن يمشي من بلدٍ إلى بلد، ولكنَّ الغريبَ صالحٌ بين فُسَّاق. قلت:

ليس الغريبُ غريبَ الشَّامِ واليمَنِ إِنَّ الغريبَ تَقِيبٌ بِين فُسَّاقِ

وقال آخرُ: احذَرِ الغَفْلةَ ومَخَاتِلَ العدوِّ وطَرَباتِ الهَوى وأمانيَّ النَّفْس وضراوة الشهوة؛ قال ابنُ القيِّم: واعلَمْ أن الصبرَ على الشهوة أسهلُ من الصبر على ما تُوجِبُه الشهوة؛ فإنَّ الشهوة إمَّا أن تكون توجِبُ ألمًا وعقوبة، وإما أن تقطع لذَّة أكملَ منها، وإما أن تُضيعَ وقتًا إضاعتُه حسرةٌ وندامة، وإمَّا أن تَثْلِمَ عِرْضًا توفيرُه أنفعُ للعبد مِن ثَلْمِه، وإمَّا أن تُشلِم عَرْضًا توفيرُه أنفعُ للعبد مِن ثَلْمِه، وإمَّا أن تُذهِبَ مالًا بقاؤُه خيرٌ من ذَهابه، وإمَّا تضَع قَدْرًا وجاهًا قيامُه خيرٌ من وضعِه، وإمَّا أن تُسلب نعمة بقاؤها ألذُّ وأطيبُ من قضاء الشهوة، وإمَّا أن تُطرِّق لوضعِه، وإمَّا أن تَسلب نعمة بقاؤها ألذُّ وأطيبُ من قضاء الشهوة، وإمَّا أن تُطرِّق وخوفًا، لا يُقارب لذَّة الشهوة، وإمَّا أن تُنسِيَ عِلمًا ذِكرُه ألذُ من نَيلِ الشهوة، وإمَّا أن تُحدِث وخوفًا، لا يُقارب لذَّة الشهوة، وإمَّا أن تقطع الطريقَ على نِعمةٍ مُقبلة، وإما أن تُحدِث عيبًا يبقى صفةً لا تزول؛ فإن الأعمال تورثُ الصفاتِ والأخلاق. اه.

وقال المُحاسبيُّ وَخِيَللُهُ: اطلُبْ آثارَ مَن زادُه العلمُ خَشْيةً، والعملُ بصيرةً، والعقلُ معرفة.

واعلَمْ أَنَّ فِي كلِّ فكرةٍ أدبًا، وفي كل إشارةٍ عِلمًا، وإنما يُميز ذلك مَن فَهِم عن الله مُرادَه، وجَنى فوائدَ اليقينِ مِن خِطابه، وعلامةُ ذلك في الصادق؛ إذا نظر اعتبر، وإذا صمتَ تفكَّر، وإذا تكلَّم ذكر، وإذا منع صبر، وإذا أُعطِي شكر، وإذا ابتُلِي استرجَع، وإذا جُهِل عليه حَلُم، وإذا عَلِم تواضَع، وإذا علم رَفَق، وإذا سُئِل بَذَل.

شفاءٌ للقاصد وعونٌ للمسترشد، حليفُ صِدقٍ وكهفُ بِر، قريبُ الرِّضا في حقِّ نفسه، بعيدُ الهِمَّة في حقِّ الله تعالى، نيَّتُه أفضلُ من عمله، وعملُه أبلغُ من قوله، موطنُه الحقُّ ومَعقِلُه الحياءُ ومَعْلومُه الورَعُ وشاهدُه الثقةُ، له بصائرُ من النور يُبصِر بها، وحقائقُ من العلم يَنطِق بها، ودلائلُ من اليقين يُعبِّر عنها.

يحسبُه الجاهلُ صِمِّيتًا عَيِيًّا، وحِكمتُه أصمتَنه، ويحسبُه الأحمقُ مِهْذارًا والنصيحةُ لله أنطقَتْه، ويحسبه فقيرًا والتواضعُ أَذْناه.

لا يتعرَّض لِمَا لا يَعْنيه، ولا يتكلَّف فوقَ ما يَكْفيه، ولا يأخذُ ما ليس بمحتاج إليه، ولا يدعُ ما وُكِّل بحِفْظه، الناسُ منه في راحة، وهو من نفسه في تعب، قد أمات بالورَع حِرصَه، وحسَم بالتُّقي طمَعَه، وأمات بنورِ العلم شهواتِه.

فهكذا فكُن، ولمِثل هؤلاء فاصحَبْ، ولآثارِهم فاتَّبِع، وبأخلاقِهم فتأدَّب، واعلَمْ -وسَّع اللهُ بالفهم قلبَك، وأنار بالعلم صدرَك، وجمَع باليقين همَّك - أنِّي وجدتُ كلَّ بلاءٍ داخل على القلب من نِتاج الفضول، وأصلُ ذلك الدخولُ في الدنيا بالجهل، ونسيانُ المَعاد بعد العلم.

والنجاةُ من ذلك تركُ كلِّ مجهولٍ في الورّع، وأخْذُ كلِّ معلوم في اليقين. اهـ.

وإذا اشتبه عليك أمرٌ من الأمور، أو خَفِيَت عليك قضية، فارجع إلى الكتاب والسُّنة، ولا تَحتكِمْ فيها إلى العقل؛ لأنه يَقْوى ويَضعُف. اه، ويتأثَّر بالمُؤثِّرات.

قال ابنُ المبارك: القلبُ مِثل المِرآة إذا طالت صَدِئَت، وكالدابَّة إذا غُفِل عنها عدَلَت عن الطريق.

وقال أحدُ الحكماء: القلبُ مثل بيتٍ له ستَّةُ أبواب، ثم قيل: احذَرْ ألَّا يَدخل عليك مِن أحد الأبواب شيءٌ فيُفسِدُ عليك البيتَ. والأبوابُ هي العَيْنان واللِّسان والسمعُ والبصر، واليَدان والرِّجْلان، فمَتى انفتَح بابٌ من هذه الأبواب بغيرِ علم ضاع البيت!

وفرضُ اللسان الصدقُ في الرِّضا والغضب وكفُّ الأذى.

وفرضُ البصر الغضُّ عن المَحارم، وتركُ التطلُّع فيما حُجِب وسُتِر.

وفرضُ السمع تبَعُ للكلام والنظر؛ فكلُّ ما لا يحلُّ لك الكلامُ فيه والنظرُ إليه، فلا يَحِلُّ لك استماعُه، ولا التلذُّذبه، والبحثُ عمَّا كُتِم عنك تجسُّسُ.

وسماعُ اللهو والغناء وأذى المسلمين حرامٌ كالمَيْتة، سُئل القاسمُ عن سماع الغناء، فقال: إذا ميَّز الله بين الحقِّ والباطل يوم القيامة أين يقعُ الغناء؟ قيل: في حَوْز الباطل، قال: فأَفْتِ نفسَك.

وفرضُ اليدين والرِّجلَين أن يكُفَّهما ولا يَبسُطَهما إلى مُحرَّمٍ ولا يَقبِضَهما عن حقِّ.

وفرضُ الأنف أن لا يشَمَّ ما لا يجوز له شمُّه.

قلتُ: وقد ترك بابًا -وهو أهمُّها وأخطرها- وهو الفَرْج، وفرضُه حِفظُه عما عدا الزوجة والمملوكة؛ قال تعالى: ﴿ إِلَّا عَلَىٰٓ أَزْوَاجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَنُهُمْ ﴾ [المؤمنون: ٦].

واعلَمْ أنَّ أنْجَى الطريقِ العملُ بالعِلم، والتحرُّزُ بالخوف، والغِني بالله عَبَّوْتِكُلُّ فاشتَغِلْ بإصلاح حالِك، وافتقِرْ إلى ربِّك، وتَنزَّهْ عن الشُّبهاتِ وأَقلِلْ حوائجَك إلى الناس؛ فإنَّ كثيرَ الحاجات مملولٌ عند القريب والبعيد.

لا تَسْالَنَّ إلى صديق حاجة فيَحُولَ عنك كَما الزَّمانُ يَحُولُ ما صانَ عِرْضَك لا يُقالُ قَليلُ وأَخُو الحوائج وجهه مَمْلولُ ومَتى عَلِقْتَ بِهِ فأنتَ ثَقيلُ

واســـتَغن بالشـــيءِ القليـــل فإنَّـــهُ مَـن عَـفَّ خَـفَّ علـى الصـديق لِقـاؤُهُ وأخوكَ مَن وفَّرتَ ما في كَفِّهِ

قيل لأحدِ الفقراء: ما أفقرَك! فقال: لو عرَفتَ راحةَ الفقر لَشغَلك التوجُّعُ لنفسِك عن التوجُّع لي؛ فالفقرُ مُلكٌ ما عليه مُحاسَبة، وقيل له: لِمَ لا يُرى أثرُ الحزن عليك؟ فقال: لأننى لم أتَّخِذ شيئًا يُحزنُني فقْدُه.

وقال بعضُ الحكماء: مَن أَحَبَّ أن تَقِلَّ هُمومُه ومَصائبُه فلْيُقْلِلْ قُنْيتَه للخارجاتِ من يده؛ لأنَّ أسباب الهمِّ فَوْتُ المطلوب، أو فقدُ المحبوب، ولا يَسْلم منهما إنسان؛ قال الشاعر:

#### فلا يتَّخِذْ شيئًا يخافُ له فَقْدَا ومَن سَرَّه أَنْ لا يُرى ما يسوؤُهُ

وذُكِر أنه لمَّا غَرِقَت البصرةُ أخذ الناسُ يستغيثون لإخراج أموالهم، فخرج الحسنُ يَغَيِّكُهُ ومعه قَصْعتُه وعَصاه، فقال: نَجا المُخِفُّون، وقيل لأحد الزُّهاد: أتَرضى من الدنيا بهذه الحالة؟ فقال: ألا أدُلُك على مَن رضي بدونِ هذا؟ قال: نعم، قال: مَن رضي بالدنيا بدلًا من الآخِرة.

وقيل لمُحمد بن واسع عَلِيلهُ: أتَرْضى بالدُّون؟ فقال: إنما رَضِي بالدُّون مَن رضي بالدُّنيا بدلًا من الآخِرة. وقال زاهدُ لملكِ: أنت عبدُ عبدي؛ لأنَّك تعبد الدنيا لرغبتِك فيها، وأنا مَوْ لاها لرغبتي عنها وزُهدي فيها.

#### شعــرًا:

أنتَ الأميرُ على الدُّنْيا لِزُهدِك في وأنتَ عبدٌ لها ما دُمتَ تَعشقُها آخَر:

أرَى السَّنيا لِمَسن هي في يدَيْهِ تُوسي في يدَيْهِ تُوسينُ المُكْسرِمينَ لها بصُغْرٍ تُوسينُ المُكْسرِمينَ لها بصُغْرٍ إذا استَغْنيتَ عسن شيءٍ فدَعْهُ

أرَى أشْقِياءَ النَّاسِ لا يَسْأُمُونَها أَرَى أَشُونَها أَرَاها وإن كانت تُحَبُّ كأنَّها

حُطامِها وطريقُ الحقِّ مَسْلوكُ إِنَّ المُحِبَّ لِمَن يَهْواه مَملوكُ

عَدابًا كُلَّما كَثُرتُ لدَيهِ وتُكُرِمُ كلَّ مَن هانَت عليهِ وخُذْما أنت مُحتاجٌ إليهِ

على أنَّه مْ فيها عُراةٌ وجُوَّعُ

وقال مالكُ بن أنس: كنا عند جعفر بن محمدٍ، فدخل سُفيانُ الثوريُّ، فقال له: حدِّثني رحمك الله، فقال: يا أبا عبد الله، أكثرُ من الحديث؛ أُعلِّمُك ثلاثًا خيرٌ لك من مالٍ كثير، يا سُفيان، إذا أنعمَ اللهُ عليك نِعمةً فأكثِرْ من الحمد لله؛ فإن الله تعالى يقول: ﴿ لَإِن شَكَرْتُمْ لَأَزْيدَنَكُمُ اللهِ المِاهيم: ٧]. وإذا قلَّتْ نفَقتُك فعليك بالاستغفار؛ فإنه

يَزيدُك من المالِ والولَدِ والنِّعمة؛ قال الله تعالى: ﴿السَّعَفِوُواْ رَبَّكُو إِنَّهُ, كَانَ غَفَارًا ۞ يُرْسِلِ السَّمَآءَ عَلَيْكُم مِيْدَرَارًا ۞ وَيُمْدِذَكُم بِأَمُولِ وَبَنِينَ وَيَجْعَل لَكُوْ جَنَّتِ وَيَجْعَل لَكُو أَنْهَارًا ۞ [نوح: يُرْسِلِ السَّمَآءَ عَلَيْكُم مِيْدَرَارًا ۞ وَيُمْدِذَكُم بِأَمُولِ وَبَنِينَ وَيَجْعَل لَكُو جَنَّتِ وَيَجْعَل لَكُو أَنْهَارًا ۞ [نوح: من كنوز من كنوز من كنوز المتدَّ بك الكربُ فعليك بلا حول ولا قوَّة إلا بالله؛ فإنها كَنْزُ من كنوز الجنة. فجعَل سفيانُ يقولها ويَعُدُّها في يده ثلاثًا.

وقال رجلٌ لعمرَ بنِ عبد العزيز: عليك بما يَبْقى لك عند الله؛ فإنه لا يَبْقى لك ما عند الله؛ فإنه لا يَبْقى لك ما عند الناس، فبلَغ ذلك الزُّهْريَّ، فقال: لقد وعَظه بالتوراةِ والإنجيل والفُرقان.

مِن أصعبِ الأشياء على الإنسان معرفتُه بعيوبه، والإمساكُ عن الدخول فيما لا يَعْنيه. قلت: والغِيبةُ والكذبُ والرِّياء.

ممَّا يجبُ الابتعادُ عنه والتحذيرُ منه: مُجالسةُ أهلِ الفساد؛ لأنه يَعْلَقُ بالإنسانِ من مُجالستهم والاتصالِ بهم أضعافُ ما يَعْلق به من مُجالسة العقلاء؛ لأنَّ الفساد أشدُّ التحامًا بالطِّباع، والنفسُ والشيطان يُساعدان على ذلك.

## وما يَنْفعُ الجَرْباءَ قُرْبُ صَحيحةٍ إليها ولكن الصَّحيحة تُجْربُ

العاقلُ حقيقةً هو مَن آثرَ الطاعةَ على المعصية، وآثرَ العِلم على الجهل، وآثر العلق على الجهل، وآثر الدِّينَ على الدنيا، وكفَّ أذاه عن الناس، والعالمُ حقيقةً هو مَن خَشِي اللهَ تعالى وعَمِل بما عَلِم؛ قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى ٱللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَانُأُ ﴾ [فاطر: ٢٨].





إحالةُ الأعمال الصالحة إلى وجودِ الفراغ من أمور الدنيا: من الحُمق؛ لوجوهٍ، منها: إيثارُ الدنيا على الآخرة، والله يقول: ﴿بَلَ تُؤْثِرُونَ ٱلْحَيَوَةَ ٱلدُّنْيَا ۞ وَٱلْآخِرَةُ خَيْرُ وَأَبْتَيَا ۞ [الأعلى: ١٦، ١٧].

والثاني: أنَّ تسويف العمل إلى أوانِ فَراغه دليلٌ على جهل الإنسان وغباوتِه؛ لأنه قد لا يجدُ مُهْلة؛ فربما اختطَفه الموتُ قبل ذلك، وربَّما يزداد شُغلُه؛ لأن أشغال الدنيا يجذبُ بعضُها بعضًا، ولا تنتهي غالبًا إلا بالموت.

#### قال الشاعرُ:

وما قَض منها لُبَانت ه ولا انْته من أَرَبٌ إلا إلى أرب

فالواجبُ على الإنسان المبادرةُ إلى الأعمال الصالحة على أيِّ حالٍ كان، وأن ينتهزَ فُرصة الإمكان قبل مفاجَأة هادِم اللذَّات، وأن يتوكَّلَ على الله، ويطلبَ منه العونَ في تيسيرها إليه، وصرفِ الموانع الحائلةِ بينه وبينها.

### قال الشاعرُ على اغتنام الوقت:

وخُذْ مِن قريبٍ واستَجِبْ واجتنِبْ وكُن صارِمًا كالوَقْتِ فالمَقتُ في وسِرْ زَمَنًا وانهَضْ كَسِيرًا فحَظُّكَ الْـ وجُذَّ بسَيفِ العزم (سوف) فإنْ تَجُدْ

وشَمِّر عن الساقِ اجتِهادًا بنَهْضَةِ وإيَّاك (مَهْ لَا)؛ فَهْ يَ أَخطَ رُعِلَةِ عِلَّةِ مِطَالَةُ ما أَخَرِت عَزْمًا لصِحَّةِ تَجدْ نفسًا فالنَّفْسُ إِنْ جُدتَ جَدَّتِ

قال الفُضيلُ بنُ عِيَاض: لو أنَّ أهل العلم أكرَموا أنفُسَهم وشَحُّوا على دِينهم، وأعَزُّوا العلمَ وصانوه وأنزَلوه حيث أنزلَه الله؛ لَخضَعَت لهم رقابُ الجَبابرة، وانْقادَ لهم الناس، وكانوا لهم تَبعًا، وعَزَّ الإسلامُ وأهلُه. ولكنَّهم أذَلُّوا أنفُسَهم، ولم يُبالوا بما نقَص مِن دينهم؛ إذا سَلِمَت لهم دُنياهم، فبذَلوا عِلمَهم لأبناء الدنيا؛ لِيُصيبوا بذلك ما في أيدي الناس، فذَلُّوا وهانوا على الناس. انتهى.

كبَاحيثُ لم تُحْمى حِماهُ وأَظلَمَا

ولَوْ أَنَّ أَهْلَ العلم صَانوهُ صانَهُمْ وَلَوْ عَظَّموهُ فِي النَّفوسِ لَعُظِّمَا ولكِنْ أهانوهُ فهَانوا ودَنَّسوا مُحيَّاهُ بالأطماع حتَّى تَجهَّمَا فإن قُلتَ زَنْدُ العِلم كابِ فإنَّما





إذا عَلِم العبدُ أن الله تعالى رحيمٌ به، ورؤوفٌ به، وناظرٌ إليه؛ فكلُّ ما يَرِد عليه من أنواع البلايا والرَّزايا والمصائب، ينبغي له أن يصبر ويحتسب، ولا يكترثَ بذلك؛ فإنه لم يتعوَّدْ من الله إلا خيرًا له.

فلْيُحسِنْ ظنه بربِّه، ولْيعتقِدْ أَنَّ ذلك خيرٌ له، وأَنَّ له في ذلك مَصالحَ خَفيَّةً لا يعلمُها إلا الله؛ كما قال تعالى: ﴿وَعَسَىٰ أَن تَكْرَهُواْ شَيَّا وَهُوَخَيْرٌ لَكُمْ الله الله علمُها إلا الله؛ كما قال تعالى: ﴿وَعَسَىٰ أَن تَكْرَهُواْ شَيَّا وَهُوَخَيْرٌ لَكُمْ الله علم الله الله علم الله علم الله علم الله علما في قصة قارونَ وتعلبة.

بأنَّ ك أنت المُبْتلِ ع والمُقدِّرُ والمُقدِّرُ ولي والمُقدِّرُ ولي والمُقدِّرُ ولي والمُقدِّرُ ولي والمُقدِّر

وخَفَّ فَ عنِّي ما أُلاقي مِن العَنَا وَمَا لِامرئ عمَّا قضَى اللهُ مَعْدِلٌ





قيل: مِن علامات التوفيق دخولُ أعمال البِرِّ عليك من غيرِ قصدٍ لها، وصرفُ المعاصي عنك مع السعي إليها، وفتحُ باب اللَّجَأِ والافتقارِ إلى الله تعالى في كل الأحوال، وإتْباعُ السيِّئةِ الحسنة، وعِظَمُ الذَّنْبِ في قلبك وإن كان مِن صغائر الذنوب، والإكثارُ من ذِكْر الله وشُكرِه وحمدِه والاستغفار.

ومِن علامات الخِذْلان: تعسُّرُ الطاعاتِ عليك مع السعي فيها، ودخولُ المعاصي عليك مع هرَبِك منها، وغلقُ بابِ الالتجاء إلى الله، وتركُ التضرُّعِ له وتركُ الدعاء، وإتباع الحسنة بالسَّيئات، واحتقارُك لذنوبِك وعدمُ الاهتمام بها، وإهمالُ التوبةِ منها والاستغفار، ونِسيانُك لربِّك.

ذمُّ الإنسان نفْسَه واحتقارُه لها -لِمَا يتَحقَّقُه من عيوبها وآفاتها - مطلوبٌ منه؛ لأنه يؤدِّيه إلى التفتيشِ عليها ومُحاسبتِها بدقَّة، ويؤدِّيه أيضًا إلى الحذرِ من غُرورها وشرورها. فتَصلُح بسبب ذلك أعمالُه، وتَصدُقُ أحوالُه، وتستقيمُ بإذن الله أمورُه؛ وإلَّا فسَدَتْ عليه واعتلَّتْ لدُّخول الآفات عليها، ولا يَصُدَّنَه عن ذلك مدحُ المادحين وثناءُ المتملِّقين؛ لأنه يعلم من عيوب نفسِه ما لا يعلمه غيرُه.

المؤمنُ الحقيقيُّ هو الذي إذا مُدِح وأُثنِيَ عليه وذُكِر طَرَفٌ من محاسنه؛ استَحْيا من الله تعالى استحياء تعظيم وإجلال أن يُثنَى عليه بصفةٍ ليست فيه.

فيزداد بذلك مقتًا لنفسِه واستحقارًا لها ونُفورًا عنها، ويَقُوى عنده رؤيةُ إحسانِ الله تعالى إليه، وشُهودُه فضْلَه عليه، ومِنتَه في إظهارِ المحاسن عليه، ومِنتَه في إظهارِ المحاسن عليه، ويشكر الله ويحمدُه على ما أَوْلاه من نِعَمه التي لا تُعَد ولا تُحصى.

قيل: إنَّ رجلًا أُخرِج من السجن وفي رِجْلِه قَيْد وهو يسأل الناسَ، فقال الإنسانِ عاقل: أعطِني كِسْرة خُبزة، فقال: لو قنَعْتَ بالكِسْرة لَما وُضِع القَيدُ في رِجْلك!

ورأى رجلٌ رجلًا من الحُكماء يأكل ما تَساقط من البَقْل على رأسِ الماء. فقال: لو خدَمتَ السُّلطان لم تحتَجُ إلى أكلِ هذا، فقال الحكيمُ: وأنت لو قنعتَ بهذا لم تحتَجُ إلى خِدمة السلطان.

وقال رجلٌ لآخر: كيف حالُكم مع السلطان؟ فقال: كما قال الله ﷺ: ﴿سَمَّعُونَ لِلۡكَذِبِ أَكَّلُونَ لِلسُّحۡتِّ﴾ [المائدة: ٤٢].





الأسبابُ الجالبة لِمَحبَّة الله لعبدِه المؤمن؛ نذكر ما تيسَّر منها إن شاء الله:

- (١) قراءةُ القرآن بالتدبُّر والتفهُّم لمعانيه، والتفطُّنِ لمُراد الله منه.
- (٢) الإحسانُ في عبادة الله، والإحسانُ إلى عباد الله؛ قال الله تعالى: ﴿ وَٱللَّهُ يُحِبُّ اللَّهُ عَباد الله؛ قال الله تعالى: ﴿ وَٱللَّهُ يُحِبُ
  - (٣) التَّقُوى؛ قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُتَّقِينَ ﴾ [التوبة: ٤].
- (٤) طهارةُ الباطنِ والظاهر؛ قال الله تعالى: ﴿وَٱللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُطَّهِّرِينَ ۞﴾ [التوبة: ١٠٨].
- (٥) التقرُّب إلى الله بالنوافل بعد أداء الفرائض؛ فإنها توصل إلى محبَّة الله لعبده؛ كما في الحديث: «ولا يَزالُ عَبْدي يتقرَّبُ إليَّ بالنوافل حتى أُحِبَّه»(١). الحديث.
- (٦) دوامُ ذِكر الله على كل حالٍ في كلِّ مكان، إلا في المَحلَّات المستقذَرة؛ كالخَلاء ونحوِه، ويكون ذلك باللسانِ والقلبِ والعمل.
  - (٧) إيثارُ مَحابِّه على مَحابِّك عند غلَبات الهوى.
- (٨) مُطالَعةُ القلبِ لأسمائه وصفاتِه وأفعاله، ومُشاهَدتُها، وتقلُّبُه في رياض هذه المعرفة ومَباديها؛ فمَن عرَف الله بأسمائه وصفاتِه وأفعالِه أحَبَّه لا مَحالة.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٢٥٠٢)، وأحمد (٢٦١٩٣).

- (٩) مُشاهدة برِّه وإحسانِه، ونِعَمِه الظاهرةِ والباطنة.
- (١٠) انكسارُ القلب بين يدَيه، والتضرُّعُ والتذلُّل له، وإظهار الافتقارِ إليه، وإظهارُ العَجْز والمَسْكَنة، والتلهُّف إلى رحمتِه ورأفتِه ولطفه.
  - (١١) مُجالَسةُ التَّالين للقرآن، العامِلين به، والذاكرين اللهَ كثيرًا.
- (١٢) القتالُ في سبيل الله؛ قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُ ٱلَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ عَلَيْ الله عَلَيْ عَلَيْ الله عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ الله عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ
- (١٣) اتِّباعُ النبيِّ ﷺ قال اللهُ ﷺ: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تَحِبُّونَ ٱللَّهَ فَٱتَبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ ٱللَّهُ ﴾ [آل عمران: ٣١].
  - (١٤) الصبر؛ قال تعالى: ﴿وَاللَّهُ يُحِبُّ ٱلصَّابِرِينَ ١٤٦].
- (١٥) الخُلُوة به سبحانه وقْتَ النزول الإلهي؛ أي: وقْتَ التجلِّي الإلهي -وهو في الأسحارِ قبل الفجر لِمُناجاته وتلاوةِ كلامه، والوقوفِ بالقلب والقالَبِ بين يديه، ثم خَتْمِ ذلك بالاستغفارِ والتوبة.
  - (١٦) مُباعَدةُ العوائقِ والحوائل، وكلِّ سببِ يحول بين القلب وبين الله عَبْوَيْكِ.

قال رجلٌ لطاووس: أوصِني، قال: أوصيك أن تُحِبَّ اللهَ حُبَّا حتى لا يكون شيءٌ أَحَبَّ إليك منه، وارْجُ اللهَ شيءٌ أَحَوفَ إليك منه، وارْجُ اللهَ رجاءً يحولُ بينك وبين ذلك الخوف، وارْضَ للناسِ ما ترضى لنفسِك.

المُراقبة في ثلاثةِ أشياء: مُراقبة الله في طاعته بالعمل الذي يُرضيه، ومراقبةُ الله عند وُرود المعصيةِ بتَركِها، ومراقبة الله في الهمِّ والخواطر، والسرِّ والإعلان؛ قال

تعالى: ﴿ وَرَبُّكَ يَعْلَمُ مَا تُكِنُّ صُدُورُهُمْ وَمَا يُعْلِنُونَ ۞ [القصص: ٦٩]، وقال النبيُّ عَالَى: ﴿ وَرَبُّكَ يَعْلَمُ مَا تُكِنُّ صُدُورُهُمْ وَمَا يُعْلِنُونَ ۞ (القصص: ٦٩]، وقال النبيُّ عَلِيْهِ: ﴿ أَن تَعبُدُ اللهَ كَأَنك تراه، فإن لم تكُنْ تراه فإنه يَراك ﴾ (١).

قالت أسماء بنتُ عُمَيس: إنّا لَعِندَ عليّ بنِ أبي طالبٍ بعدَما ضرَبَه ابنُ مُلْجم، إذ شَهِق ثم أُغْمِي عليه، ثم أفاق، فقال: مَرْحبًا، مرحبًا، الحمدُ لله الذي صدَقَنا وعْدَه وأورَثَنا الجنّة، فقيل له: ما ترى؟ قال: هذا رسولُ الله، وأخي جعفرٌ، وعمّي حمزةُ، وأبوابُ السماء مُفتّحة، والملائكةُ يَنزلون يُسلِّمون علَيَّ ويُبشِّرون، وهذه فاطمةُ قد طاف بها وَصائفُها من الحُور، وهذه مَنازلي في الجنّة؛ ﴿لِمِثْلِ هَلَا فَلْيَعْمَلِ ٱلْعَلِمُونَ ﴾ [الصافات: 11].

عن كثيرِ بن زَيْد قال: كَبِر حَكيمُ بنُ حِزَام حتى ذَهَب بصَرُه، ثم اشتكَى فاشتدَّ وجَعُه، فقلتُ: لَأَحضُرَنَّه، ولَأنظُرنَّ ما يتكلَّمُ به، فإذا هو يُهمهِمُ، ويقول: لا إله إلا الله، أُحِبُّك وأخشاك، حتى مات. انتهى.

ولمَّا حضَرَت أبا هُريرةَ الوفاةُ بكى، قالوا: ما يُبْكيك؟ قال: بُعْد السفَر، وقِلةُ الزاد، وضَعفُ اليقين، وخوفُ الوقوع من الصِّراط في النار.

ولمَّا حضَرَت مُعاذَ بنَ جبلِ الوفاةُ قال: أعوذُ بالله من ليلةٍ صَباحُها إلى النار، ثم قال: مرحبًا بالموتِ زائر مُغيبٍ وحَبيب، جاء على فاقة، اللهم إني كنتُ أخافُك، وأنا اليومَ أرجوك.

اللهم إنك تعلم أني لم أكن أحبُّ الدنيا وطولَ البقاء فيها لِكَري الأنهار ولا لغرسِ الأشجار، ولكن لطولِ ظمَا الهواجر، وقيامِ ليل الشتاء، ومُكابَدةِ الساعات، ومُزاحَمة العلماء بالرُّكب عند حلَقِ الذِّكر. ثم قُبض وَ اللهُ.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٥٠)، ومسلم (٨).

ولما حضَرَت أبا الدَّرْداء الوفاةُ جعل يَجُود بنفسِه ويقول: ألَا رجلٌ يَعملُ لمِثْل مَصْرعي هذا! ألا رجلٌ يعمل لمثلِ ساعتي هذه! ثم مُصْرعي هذا! ألا رجلٌ يعمل لمثلِ ساعتي هذه! ثم قُبِض رَخِيًا للهُ.

ثم اعلَمْ أنَّ الألمَ المُصيب للبدن إنما يُدرَك بواسطة الرُّوح، وإذا وصَل الألمُ إلى نَفْس الرُّوح فلا تسأَل عن كَرْبِه وألَمِه! حتى قالوا: إنه أشدُّ مِن ضربٍ بالسُّيوف، ونشرٍ بالمناشير، وقرضٍ بالمَقاريض.

والسببُ في أنه لا يَقْدر على الصِّياح مع شدةِ الألم: لزِيادة الوجَعِ والكرب، حتى قهر كلَّ قوةٍ وضَعَّف كلَّ جارحةٍ فلم يبقَ له قوةُ الاستغاثةِ والاستعانة.

أمَّا العقلُ فقد غَشِيَه وشوَّ شَه، وأما اللسانُ فقد أَبْكَمَه، وأما الأطراف فقد خدَّرَها وضعَّفَها، فإنْ بقيَتْ فيه قوةٌ سَمِعتَ له خُوارًا وغَرْغرةً مِن صدرِه وحلْقِه، حتى يَبْلُغَ بها إلى الحُلْقوم.

فعند ذلك ينقطع نظرُه عن الدنيا وأهلِها، وتُغلَقُ أبوابُ التوبة؛ قال رسولُ الله عَيْقَالُ عن الدنيا وأهلِها، وتُغلَقُ أبوابُ التوبة؛ قال رسولُ الله عَيْقِيدٌ: "إن الله عَيْقِكُ يقبل توبة العبد ما لم يغرغر» (١) رواه الترمذي، وقال حديث حسن.

فالمُوفَّقُ مَن يكون الموتُ نُصْبَ عينَيه، لا يَغفلُ عنه ساعةً، فيستعدُّ للموت، ويُفتِّش على نفسه ويتفقَّدُها مِن قبل الصلوات، ومن قبل حُقوق الله وحقوق خلقِه؛ هل أقام الصلاة على الوجه الأكمَل؟ هل أدَّى الزكاة كاملةً مكمَّلة؟ هل أبراً ذِمَّته من

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (٣٥٣٧)، وابن ماجه (٤٢٥٣)، وأحمد (٦١٦٠).

حقوق الآدميِّين؟ هل أدَّى الأماناتِ إلى أهلها؟ هل نفَّذ ما عنده من وَصايا ووكالات؟ هل عنده كتبُّ زائدة يُوجِعُها؟ هل عنده كتبُّ زائدة يُفرِّقها على طلبة العلم العاملين بعِلمهم؟

ويُتلِفُ إن كان عنده آلاتُ لهو، لا تُقبَض روحُه وهي عنده.

قال بعضُهم: إنَّ علامة قِصَر الأمَل المبادرةُ في العمَل قبل حلول الأجَل، ومَن ادَّعي قِصَرَ الأمل وهو يَعْتني بالدنيا فهو كاذبٌ في دَعْواه.

فالتوفيقُ أن يكون الموتُ أمامَه في كلِّ لحظة، لا يَغفُل عنه أبدًا؛ إنْ أصبح أضمرَ أنه لا يُصبح.

يُديم العملَ بطاعة الله، شاكرًا له على توفيقِه لذلك، مُلازمًا لذِكْر الله ليلًا ونهارًا، سِرًّا وجهارًا.

ولكنْ لا يتيسَّر هـذا إلا لمَن فرَّغ قلبَه عن الغدِ ومـا يكـون فيـه، وعـن الـدُّنيا وأشغالِها، وزَخارفِها وجميع مُتعلَّقاتِها.

إلا ما كان عونًا على الآخِرة، وأداءً لما وجَب عليه من حقوق؛ نسألُ الله الإعانة والتوفيق.

والله أعلم، وصلى الله على محمدٍ وآلِه وصحبِه وسلَّم.



فيا أيها الغافلُ المُهمِل المفرِّط -وكلُّنا كذلك- انتبِهْ وتصوَّرْ صَرْعةَ الموت لنفسِك، وتصوَّرْ نزْعَه لروحك، وتصوَّرْ كُرَبَه وسَكراتِه وغُصَصَه وغَمَّه وقلَقَه.

وتصوَّرْ بُدُوَّ الملكِ لِجَذب روحِك من قدَمَيْك، ثم الاستمرارِ لجذب الرُّوحِ من جميع بدنِك، فنُشِطَت من أسفلِك متصاعدةً إلى أعلاك، حتى إذا بلَغ منك الكربُ والوجعُ والألم مُنتهاه وعمَّت الآلامُ جميعَ بدنك وقلبك، وَجِلٌ مَحْزون منتظرٌ إمَّا البُشْرى من الله بالرِّضا وإما بالغضَب.

فبينما أنت في كربك وغُمومك وشدَّة حُزنك إذ ارتقى بك إحدى البُشريَين إذ سمعتَ صوتَه؛ إما بما يسرُّك، وإما بما يغمُّك، فيلزم حينئذٍ غايةُ الهمِّ والحزن، أو الفرح والأُنس والسرور قلْبَك، حين انقَضَت من الدنيا مُدَّتُك، وانقطَع منها أثرُك، وحُمِلتَ إلى دارِ مَن سلَف من الأمم قبْلك.

وتصوَّرْ نفسَك حين استطارَ قلبُك فرحًا وسرورًا، أو مُلِئ رعبًا وحزنًا وعَبْرة، وبزيارةِ القبر وهَوْل مَطْلعِه، ورَوْعة الملكين مُنكرٍ ونكير وسؤالِهما لك في القبر عن ثلاثة أسئلةٍ ما فيها تخيير؛ الأول مَن ربُّك؟ والثاني ما دينُك؟ والثالث مَن نبيُّك.

فتصوَّرْ أصواتَهما عند ندائهما لك لتجلسَ لسُؤالهما لك فيه، فتصوَّرْ جِلستَك في ضيق قبرك، وقد سقَطَ كفَنُك عن حَقْوَيْك والقُطنُ من عينيك.

ثم تصوَّرْ شُخوصَك ببصرِك إليهما، وتأمُّلَك لصُورتَيهما؛ فإن رأيتَهما بأحسنِ صورةٍ أيقنتَ بالعطب صورةٍ أيقنتَ بالعطب والهلاك.

#### شعــرًا:

ولِلْمَرءِ يومٌ يَنْقضي فيه عُمْرُهُ ولِلْمَرءِ يومٌ يَنْقضي فيه عُمْرُهُ ويَلْقى نَكيرًا فِي السوّال ومُنكرًا آخَرُ:

تَفكّ رْ في مَش يبِكَ والمَ آبِ إِذَا وافَي تَ قَب قِب رَّا أَن تَ في هِ وَفِي أُوص الِ جِسْمِك حينَ تَبْقى وفي أُوص الِ جِسْمِك حينَ تَبْقى فل وفي أُوص الرَ عليك سِتْرًا فل ولا القبرُ صارَ عليك سِتْرًا خُلِقت مِن التُّراب فصرت حيًّا فطلِّ قُ هيذه السدُّنيا ثلاثً المُضحي فطلِّ قُ هيذه الستَمِعْ قَوْلِي ونُصْحي نصحتُك فاستَمِعْ قَوْلِي ونُصْحي خُلِقْن اللهَم اتِ ول و تُرِكن المُماتِ ول و تُرِكن اللهَم اتِ ول و تُرِكن اللهَم اتِ ول و تُركن اللهَم اللهَ عَلَى اللهَم اللهَ ول اللهَم اللهَ ول اللهَ عَلَى اللهَم اللهَ ول اللهَ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

وموتٌ وقبرٌ ضَيِّقٌ فيه يُولَجُ

ودَفْنِك بعدَ عِنْك فِي التُّرابِ
تُقِيمُ به إلى يسوم الحِسابِ
مُقَطَّع تُ مُمزَّق قَ الإِهسابِ
مُقَطَّع تَ المُباطحُ والرَّوابي لأَنْتَنَ تِ الأباطحُ والرَّوابي وعُلِّمتَ الفصيحَ مِن الخطابِ
وعُلِّمتَ الفصيحَ مِن الخطابِ
وبادِرْ قبل موتِك بالمَتابِ
فمِثْلُك قد يدلُّ على الصَّوابِ
فمِثْلُك قد يدلُّ على الصَّوابِ
لَضاقَ بنا الفَسيحُ مِن الرِّحابِ
لِسُوا لِلمَوتِ وابْنُوا لِلمَورِ

ثم تصوَّرْ كيف يَكونُ شعورُك إِنْ ثَبَّتك اللهُ ﴿ ونظَرتَ إِلَى ما أَعَدَّ اللهُ لك، وقَولِهما لك: هذا منزلُك ومَصيرُك، فتصوَّرْ فرَحَك وسُرورَك بما تُعايِنُه من النعيم وبَهْجةِ المُلك، وإيقانِك بالسلامة ممَّا يسوؤك.

وإن كانت الأخرى فتصوَّرْ ضدَّ ذلك؛ من انتِهارِك ومُعايَنتِك جَهنَّمَ وقَولِهما لك: هذا منزلُك ومصيرُك! فيَا لَها مِن حسرة! ويا لها من ندامةٍ! ويا لها من عَثرةٍ لا تُقال!

ثم بعد ذلك الفَناءُ والبَلاءُ حتى تنقطعَ الأوصالُ وتتفتَّتَ العِظام، ويَبْلى جسَدُك ويستمرَّ حُزنك، فيا حسرة روحِك وغُمومَها وهمومَها!

حتى إذا تكامَلَت عِدَّةُ الأموات وقد بَقِي الجبَّارُ الأعلى منفردًا بعظَمتِه وجَلاله وكبريائه، ثم لم يفجَأْك إلا نِداءُ المُنادي للخلائق؛ للعَرضِ على الله -جلَّ وعلا.

قال تعالى: ﴿ وَالسَّمَعْ يَوْمَ يُنَادِ اللهُ مَلَكَا اللهِ عَلَى يَوْمَ يَسْمَعُونَ الصَّيْحَةَ بِالْحَقِّ وَاللَّهِ عَلَى صَخْرة بيتِ المقدس: وَلِكَ يَوْمُ اللَّهُ عَلَى صَخْرة بيتِ المقدس: وَلِكَ يَوْمُ الْخُرُوجِ ﴿ ﴾ [ق: ٤١،٤١]، يأمرُ الله ملكًا أن يُنادي على صخرة بيتِ المقدس: أيَّتُها العِظام الباليةُ والأوصالُ المتقطِّعة، واللحومُ المتمزِّقة والشُّعور المتفرقة، إن اللهَ يأمركنَّ أن تجتمعنَ لفصل القضاء.

فتصوَّرْ وقوعَ الصوتِ في سمعِك، ودُعاءَك إلى العَرْض على مالكِ المُلك، فيطير فؤادُك ويَشيب رأسُك للنداء؛ لأنها صيحةٌ واحدة للعرضِ على الربِّ اللهِ قال تعالى: ﴿فَإِنَّمَا هِمَ زَجَرَةٌ وَلَعِدَةٌ ثَ فَإِذَا هُم بِٱلسَّاهِرَةِ ٤٠٠ [النازعات: ١٤،١٣].

فبينما أنت في فزَع من الصوت؛ إذ سمعتَ بانشقاقِ الأرض، فخرَجتَ مُغبرًا من غُبار قبرك قائمًا على قدَمَيك، شاخصًا ببصرك نحوَ النداء؛ قال تعالى: ﴿ يُوْمَ تَشَقَّقُ اللَّرْضُ عَنَهُمْ سِرَاعًا ﴾ [ق: ٤٤]، وقال: ﴿ خُشَّعًا أَبْصَرُهُو يَخُرُجُونَ مِنَ ٱلْأَجْدَاثِ ﴾ [القمر: ٧].

فتصوَّرْ تَعرِّيَك ومَذلَّتك، وانفرادَك بخوفك وأحزانك، وهمومك وغمومك، في زحمة الخلائق خاشعة أبصارُهم وأصواتُهم، تَرهقُهم الذِّلة؛ قال تعالى: ﴿وَخَشَعَتِ الْأَصْوَاتُ لِلرَّمْوَنِ فَلَا تَسْمَعُ إِلَّا هَمْسًا ﴿ وَالله اللهُ اللهُ وَقَال تعالى: ﴿ خُشَّعًا أَبْصَرُهُمُ يَخُرُجُونَ مِنَ الْأَصْوَاتُ لِلرَّمْوَنِ فَلَا تَسْمَعُ إِلَّا هَمْسًا ﴿ وَالله اللهُ اللّهُ اللهُ ال

ثم تصوَّرْ إقبالَ الوحوش من البَراريِّ مُنكِّسةً رؤوسَها لهول يوم القيامة، فبَعد توحُّشِها وانفرادها من الخلائق ذلَّت ليوم النَّشور؛ قال تعالى: ﴿ وَإِذَا ٱلْوُحُوشُ حُشِرَتْ ۞ [التكوير: ٥].

وتصوَّرْ تكويرَ الشمس وتناثُرَ النُّجومِ وانشقاقَ السماء من فوقِ الخلائق مع كثافةِ سَمْكِها، فيا هولَ صوتِ ذلك الانشقاق!

والملائكةُ على حافَاتِ ما يتفطَّر السماء؛ قال الله تعالى: ﴿ وَٱلشَقَّتِ ٱلسَّمَآءُ فَهِى يَوْمَ إِذِ وَالمَلائكةُ عَلَى أَرْجَآبِها ﴾ [الحاقة: ١٧،١٦]، وقال تعالى: ﴿ فَإِذَا ٱلشَّمَآءُ الشَّمَآءُ السَّمَآءُ فَكَانَتُ وَلِهِيَةٌ ۞ وَالْمَلَكُ عَلَى أَرْجَآبِها ﴾ [الرحمن: ٣٧]، وقال تعالى: ﴿ إِذَا ٱلسَّمَآءُ ٱنشَقَتْ ۞ [الانشقاق: ١].

قيل: تَذوب كما تذوب الفِضَّة في السَّبْك وتتلوَّنُ كما تتلوَّن الأصباغ التي يُدهَنُ بها؛ فتارةً حَمْراء وتارةً صفراء وزرقاء وخضراء؛ وذلك من شدَّةِ الأمر وهَول يوم القيامة، وقال تعالى: ﴿يَوْمَ تَكُونُ ٱلسَّمَآءُ كَٱلْمُهْلِ ۞ [المعارج: ٨]، قيل: كالفِضَّة المُذابة أو الرَّصاص المُذاب، وقال تعالى: ﴿يَوْمَا يَجْعَلُ ٱلْوِلْدَنَ شِيبًا ۞ [المزمل: ١٧].

فتصوَّرْ وقوفَك مُفرَدًا عُريانًا حافيًا، وقد أُدنِيَت الشمسُ من رؤوس الخلائق، ولا ظِلَّ لأحدٍ إلا ظلَّ عرشِ ربِّ العالَمين، فبينما أنت على تلك الحال المُزعجة، اشتدَّ الكربُ والوَهَج من حرِّ الشمس، ثم ازدحَمَت الأممُ وتدافَعَت وتضايقَت، واختلَفَت الأقدامُ وانقطعَت الأعناق؛ من شدةِ العطش والخوفِ العظيم.

وانضافَ إلى حرِّ الشمس كثرةُ الأنفاس وازدحامُ الأجسام، والعطشُ تضاعف، ولا نومَ ولا راحة، وفاض عرَقُهم على الأرض حتى استنقَع، ثم ارتفع على الأبدان على قدْر مَراتبهم ومنازلهم عند ربِّهم بالسعادة والشقاوة.

ثم تصوَّرْ مجيءَ جَهنَّم تُقاد ولها سَبعون ألفَ زِمام، مع كل زِمامٍ سَبعون ألفَ مَل نِمامٍ سَبعون ألفَ مَل نِمام، مع كل زِمامٍ سَبعون ألفَ ملَكِ يَجرُّ ونها؛ قال تعالى: ﴿وَجِاْئَءَ يَوْمَ إِنْ كِهَا نَمْ يَوْمَ إِنْ يَتَذَكَّرُ ٱلْإِنسَانُ وَأَنْ لَهُ النِّكرَىٰ ﴾ [الفجر: ٢٣].

فلا يبقى ملَكُ مُقرَّب ولا نبيُّ مرسَل إلا جَثا لرُكبتِه يقول: يا رب، نفسي، نفسي! فتصوَّرْ ذلك الموقف المهول المُفزع الذي قد ملاً القلوبَ رعبًا وخوفًا وقلقًا وذعرًا، يا له من موقفٍ ومنظر مزعج!

وأنت لا محالة أحدُهم، فتوهَّمْ نفسك لكربك، وقد علاك العرقُ والفزع والرعب الشديد، والناسُ معك منتظرون لفصل القضاء إلى دار السعادة أو إلى دار الشقاء؛ قال تعالى: ﴿وَتُنذِرَ يَوْمَ ٱلْجُمْعِ لَارَيْبَ فِيةً فَرِيقٌ فِي ٱلْجُنَّةِ وَفَرِيقٌ فِي ٱلسَّعِيرِ ﴾ [الشورى: ٧].

فتصوَّر أصواتَ الخلائق وهم يُنادون بأجمعهم، منفردٌ كلُّ واحد بنفسه ينادي: نفسي، نفسي، قال الله تعالى: ﴿يَوْمَ تَأْتِي كُلُّ نَفْسِ يُجُدِلُ عَن نَفْسِهَا﴾ [النحل: ١١١]، وقال تعالى: ﴿يَوْمَ يَفِرُ ٱلْمَرُءُ مِنْ أَخِيهِ ۞ وَأُمِّهِ وَأَبِيهِ ۞ [عبس: ٣٤، ٣٥] الآيات.

فتصوَّرْ نفسَك وحالتَك عندما يتبرَّأ منك الولدُ والوالد، والأخُ والصاحب؛ لِما في ذلك اليومِ من المزعِجات والقَلاقل والأهوال، التي ملاَّت القلوبَ من الخوف والفزع، والرعب والذُّعر.

ولو لا عِظمُ هولِ ذلك اليوم ما كان من الكرم والمُروءة والحِفاظ أن تَفِرَّ من أمِّك وأبيك، وأخيك وبَنيك، ولكنَّ عِظم الخطر وشدَّة الكرب والهول اضطرَّك إلى ذلك، فلا تُلام على فِرارك منهم، ولا لوم عليهم إذا فرُّوا منك؛ قال الله تعالى:

﴿ لِكُلِّ اَمْرِي مِنْهُمْ يَوْمَبِذِ شَأْنُ يُغْنِيهِ ۞ [عبس: ٣٧]، وقال تعالى: ﴿ إِنَّ زَلْزَلَةَ ٱلسَّاعَةِ شَى ۗ عُظِيرٌ ۞ يَوْمَ تَرَوْنَهَا تَذْهَلُ كُلُّ مُرْضِعَةٍ عَمَّا اَرْضَعَتْ وَتَضَعُ كُلُّ ذَاتِ حَمْلٍ حَمْلَهَا وَتَرَى عَظِيرٌ ۞ يَوْمَ تَرَوْنَهَا تَذْهَلُ كُرِي وَمَا هُم بِسُكَرَى وَلَكِنَ عَذَابَ ٱللَّهِ شَدِيدٌ ۞ [الحج: ١، ٢].

فبينما أنت في تلك الحالةِ مملوءٌ رعبًا، قد بلَغَت القلوبُ الحناجرَ من شدة الأهوال والمُزعِجات والخوف العظيم؛ إذ ارتفَع عُنتٌ من النار يلتقط مَن أُمِر بأخذِه، فينطوي عليهم ويُلْقيهم في النار، فتَبْتلِعُهم.

ثم تَصوَّرِ الميزانَ وعظَمتَه وقد نُصِب لوزنِ الأعمال، وتصوَّر الكتبَ المتطايرة في الأيمان والشمائل، وقلبُك واجفٌ مملوءٌ خوفًا، متوقِّعٌ أين يقعُ كتابك؛ في يمينك، أو في شمالك، أو من وراء ظهرك؟

فالأتقياء يُعطُون كُتبَهم بإيمانهم، والأشقياء بالشمال أو من وراء الظّهر؛ قال تعالى: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أُوتِي كِتَبَهُ بِيمِينِهِ عَنَّ فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا ۞ وَيَنقَلِبُ إِلَىٰ أَهْلِهِ مَسَرُورًا تعالى: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أُوتِي كِتَبَهُ وَرَاتَة ظَهْرِهِ ۞ فَسَوْفَ يَدْعُواْ بُهُورًا ۞ وَيَصْلَى سَعِيرًا ۞ [الانشقاق: ٧ - ٩]، وقال: ﴿ وَأَمَّا مَنْ أُوتِي كِتَبَهُ وَرَاتَة ظَهْرِهِ ۞ فَسَوْفَ يَدْعُواْ بُهُورًا ۞ وَيَصْلَى سَعِيرًا ۞ [الانشقاق: ١٠ - ١١]. وقال تعالى: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أُوتِي كِتَبَهُ وَ يَتَهِينِهِ عَنَقُولُ هَا قُومُ وَا كَيْبِيهُ ۞ [الحاقة: ١٥ - ٢١] الآيات، وقال: ﴿ وَأَمَّا مَنْ أُوتِي كِتَبَهُ وَ فَي عِيشَةٍ رَّاضِيَةٍ ۞ [الحاقة: ١٥ - ٢١] الآيات، وقال: ﴿ وَأَمَّا مَنْ أُوتَي كِتَبَهُ وَ فَي عِيشَةٍ رَّاضِيَةٍ ۞ [الحاقة: ١٥ - ٢١] الآيات، وقال: ﴿ وَأَمَّا مَنْ أُوتَي كِتَبِيهُ ۞ وَلَمْ أَدْرِمَا حِسَابِيةً ۞ [الحاقة: ٢٥ ، ٢١] الآيات.

فيا لها من مواقف! ويا لها من أهوال! ويا لها من خطوبٍ مجرَّدُ تصوُّرِها يَبكي المؤمنُ ما حقًّا.

عن الحسن «أنَّ رسول الله عَيْكُ كان رأسُه في حجْرِ عائشة، فنعَس فتذكَّرت الآخرة فبكت، فسالت دموعُها على خَدِّ النبيِّ عَيْكُ فاستيقَظ بدُموعها، فرفَع رأسَه،

فقال: «ما يُبكيكِ؟»، فقالت: يا رسول الله، ذكرتُ الآخرة؛ هل تَذْكرون أهْليكم يومَ القيامة؟ قال: والذي نفسي بيده، في ثلاثة مواطن، فإن أحدًا لا يذكرُ إلا نفسَه: إذا وُضِعَت المَوازين ووُزِنت الأعمال حتى ينظر ابنُ آدم أيَخِفُّ ميزانُه أم يَثقُل، وعند الصُّحف حتى ينظر أبيَمينه يأخُذ أم بشماله، وعند الصِّراط»(۱).

وعن أنسِ بن مالكٍ قال: «يُؤتَى بابنِ آدم يوم القيامة حتى يُوقَف بين كِفَّتَي الميزان، ويُوكَّل به ملَكُ فإنْ ثَقُل ميزانُه نادى الملَكُ بصوتٍ يُسمِعُ الخلائقَ: سَعِد فلانُ بنُ فلانٍ سعادةً لا يَشْقى بعدَها أبدًا. وإنْ خفَّ ميزانُه نادى بصوتٍ يُسمِع الخلائق: شَقِى فلانُ بن فلان شَقاوةً لا يَسعد بعدها أبدًا» (٢).

وتصوَّرْ بينما أنت واقفٌ مع الخلائق الذين لا يعلم عددَهم إلا اللهُ -جلَّ وعلا وتقدَّس- إذ نُودي باسمِك على رؤوس الخلائق مِن الأوَّلين والآخرين: أين فلانُ بن فلان؟ هَلُمَّ إلى العرضِ على الله ﷺ.

فقمتَ أنت، لا يقوم غيرُك؛ لِمَا لزم قلبَك من العلم مِن أنك المطلوبُ، فقُمتَ ترتعدُ فَرائصُك، وتضطربُ رِجْلاك وجميعُ جوارحِك، وقلبُك -من شدة الخوف والذهول- في أشدً الخفقان مرتفعًا إلى الحُنْجُرة.

قَــال الله -جــلَّ وعــلا وتقــدَّس-: ﴿وَأَنذِرْهُمْ يَوْمَ ٱلْآزِفَةِ إِذِ ٱلْقُلُوبُ لَدَى ٱلْحَنَاجِرِ كَظِمِينَۚ﴾ [غافر: ١٨].

<sup>(</sup>۱) الشريعة للآجري (۹۰٦)، وهو في سنن أبي داود (٤٧٥٥) بدون ديباجة الحديث المذكورة، وهو مختصرٌ في مسند أحمد (٢٤٦٩٦).

<sup>(</sup>٢) المجالسة وجواهر العلم (١٦٢٥) موقوفًا، وهو مرفوعٌ في مسند الحارث (١١٢٥)، ومسند البزَّار (٦٩٤٢)، وحِلْية الأولياء (٦/ ١٧٤).

فتصوَّرْ خوفك وذُلَّك وضعْفك، وانهيارَ أعصابِك وقُواك، متغيرًا لونُك مرعوبًا مذعورًا مرتبكًا منزعجًا، قد حلَّ بك الغمُّ والهم، والاضطرابُ والقلق، والذهولُ لما أصابَك، ورأيتَ من الشدائدِ والكروبِ والمُحزِنات ما اللهُ به عليم.

قال الله -جلَّ وعلا وتقدَّس-: ﴿ وَتَرَى ٱلنَّاسَ سُكَرَىٰ وَمَا هُم بِسُكَرَىٰ وَلَكِنَ وَلَكِنَ وَلَكِنَ وَلَكِنَ عَذَابَ ٱلله -جلَّ وعلا وتقدَّس-: ﴿ فَكَيْفَ عَذَابَ ٱللهِ صَادِيدٌ ﴾ [الحج: ٢]، فيا لَه من يوم قال الله -جلَّ وعلا وتقدَّس-: ﴿ فَكَيْفَ تَتَقُونَ إِن كَفَرْتُمُ يَوْمَا يَجْعَلُ ٱلْوِلْدَنَ شِيبًا ﴾ [المزمل: ١٧] والآية بعدها.

وتصوَّرْ وقوفَك بين يدَي بديع السموات والأرض، الذي الأرضُ جميعًا قبْضتُه يوم القيامة والسموات مطويَّاتٌ بيمينه، القويِّ العزيز، وقلبُك خائفٌ مملوءٌ من الرعب، محزونٌ وجِلٌ، وطَرْفُك خائفٌ خفيٌّ خاشع ذليل.

وجَوارحُك مُرتعدة، بيدِك صحيفةٌ مُحْصًى فيها الدقيقُ والجَليل، لا تُغادر صغيرةً ولا كبيرةً فقرأتها بلسانٍ كليل وقلبٍ منكسر، وداخلك من الخجَل والجُبن، والحياءِ من الله الذي لم يزَل إليك مُحسنًا، وعليك ساترًا.

فبأيِّ لسانٍ تُجيبه حين يسألُك عن قبيحِ فِعلك وعظيمِ جُرمك؟! وبأيِّ قدم تقف غدًا بين يدَيه وبأيِّ طَرْف تنظر إليه؟! وبأي قلبٍ تحتمل كلامَه العظيم الجليل، ومُساءلته وتوبيخَه؟!

وتصوَّرْ نفسك بصِغر جسمك بين يدَيْ مَنِ السمواتُ السبعُ والأرضُ كخَردلةٍ في كفِّه، الكبيرُ المتعالي، شديدُ المِحال، الذي ما من دابةٍ إلا آخِذُ بناصيتها، وقلوبُ العباد بين أصبعَين من أصابعه، لا إله إلا هو القويُّ العزيز.

وتصوَّرْ نفسَك بهذه الهيئة، والأهوالُ مُحدِقةٌ بك؛ من جوانبِك ومن خلفك، فكم من كبيرةٍ قد نسيتَها أثبَتها عليك الملكُ! وكم مِن بَليَّةٍ أحدثتَها فذكرتَها! وكم من سريرةٍ قد كنتَ كتمتَها قد ظهَرَت وبدَت!

وكم من عمل قد كنتَ تظن أنه قد خلَص لك وسَلِم، فإذا هو بالرِّياء قد حَبِط بعدما كان أمَلُك فيه عظيمًا! فيا حسرة قلبِك، وتأشُّفك على ما فرَّطت في طاعة ربك! قال تعالى: ﴿ أَن تَقُولَ نَفْسُ يَحَسَرَقَى عَلَى مَا فَرَّطَتُ فِي جَنْبِ ٱللَّهِ وَإِن كُنتُ لَمِنَ ٱلسَّخِرِينَ قَال تعالى: ﴿ وَقَال تعالى: ﴿ وَأَنذِ رَهُمْ يَوْمَ ٱلْحُسَرَةِ إِذْ قُضِى ٱلْأَمْرُ وَهُمْ فِي غَفْلَةٍ وَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ [الزمر: ٢٥]، وقال تعالى: ﴿ وَأَنذِ رَهُمْ يَوْمَ ٱلْحُسَرَةِ إِذْ قُضِى ٱلْأَمْرُ وَهُمْ فِي غَفْلَةٍ وَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ [مريم: ٣٩].

حتى إذا كُرِّر عليك السؤال بذِكْر البلايا، ونُشِرَت مُخبَّاتُك التي طالَما أخفيتَها وسترتَها عن مخلوقٍ مثلِك لا يملك لنفسِه ولا لغيره ضَرَّا ولا نفعًا، وقد ظهرَت قلة هيبتِك لله، وقلة حيائك منه، وظهرَت مبارزتُك له بفِعل ما نهاك عنه.

فما ظنُّك بسؤالِ مَن قد امتلاً سمعُك مِن عظَمتِه وجَلاله وكِبريائه، وسائرِ صفاتِ كَماله؟! وكيف بك إنْ ذكَّرَك مُخالفتك له، ورُكوبَك مَعاصيه وقلة اهتمامِك بنهيِه ونظرِه إليك، وقلة اكتراثِك في الدنيا بطاعته؟!

وماذا تقولُ إنْ قال لك: يا عبدي، ما أجلَلتَني! أمَا استحييتَ مني؟ أمَا راقبتَني؟ أستخفَفتَ بنظري إليك؟ ألم أُحسِن إليك؟ ألم أُنعِم عليك؟ ما غرَّك مني؟

شبابُك فيمَ أبليتَه؟ وعُمرك فيمَ أفنيتَه؟ ومالُك مِن أين اكتسبتَه؟ وفيمَ أنفقتَه؟ وعِلمك ماذا عملت فيه؟

وورَد عن النبيِّ عَيْقِهُ أنه قال: «لَيقِفنَّ أحدُكم بين يدَي الله الله الله الله وبينه وبينه وبينه وجاب يحجبُه، ولا بينه وبينه تَرْجُمانٌ يُترجِم عنه، فيقول: ألم أُنعِم؟ ألم أُوتِكَ مالًا؟ فيقول: بلى.

فيقول: ألَم أُرسل إليك رسولًا؟ فيقول: بلى، ثم ينظر عن يمينه، فلا يرى إلا النار، ثم ينظر عن شماله فلا يرى إلا النار، فلْيتَّقِ أحدُكم النارَ ولو بشِقِّ تمرة، فإن لم يجد فبكلمةٍ طيِّبة وواه البخاري (١).

فأعظِمْ به موقفًا! وأعظِم به مِن سائلٍ لا تخفى عليه خافيةٌ! وأعظمْ بما يُداخِلُك من الخجل والغمِّ والحزن، والأسفِ الشديدِ على ما فرَّطتَ في طاعته، وعلى ركوبِك معصيتَه وعلى أوقاتٍ ضاعت عند الملاهي والمنكرات! قال الله تعالى عن حال المُجرمين المُفرِّطين: ﴿وَلَوْ تَرَى إِذِ ٱلْمُجْرِمُونَ نَاكِسُواْ رُءُوسِهِمْ عِندَ رَبِّهِمْ رَبَّنَا أَبْصَرَنَا اللهُ جرمين المُفرِّطين: ﴿وَلَوْ تَرَى إِذِ ٱلْمُجْرِمُونَ نَاكِسُواْ رُءُوسِهِمْ عِندَ رَبِّهِمْ رَبَّنَا أَبْصَرَنَا وَسَمِعْنَا فَٱرْجِعْنَا نَعْمَلُ صَلِحًا إِنّا مُوقِنُونَ ﴿ وَقَالُواْ ءَامَنَا بِهِ وَأَنّى لَهُمُ ٱلتّناوُشُ مِن مّكانٍ بَعِيدٍ ﴿ وَقَالُواْ ءَامَنَا بِهِ وَأَنّى لَهُمُ ٱلتّناوُشُ مِن مّكانٍ بَعِيدٍ ﴿ وَقَالُواْ ءَامَنَا بِهِ وَأَنّى لَهُمُ ٱلتّناوُشُ مِن مّكانٍ بَعِيدٍ ﴿ وَقَالُواْ ءَامَنَا بِهِ وَأَنّى لَهُمُ ٱلتّناوُشُ مِن مّكانٍ بَعِيدٍ ﴿ وَقَالُواْ ءَامَنَا بِهِ وَأَنّى لَهُمُ ٱلتّناوُشُ مِن مّكانٍ بَعِيدٍ ﴿ وَقَالُواْ ءَامَنَا بِهِ وَأَنّى لَهُمُ ٱلتّناوُشُ مِن مّكانٍ بَعِيدٍ ﴿ وَقَالُواْ ءَامَنَا بِهِ وَأَنّى لَهُمُ ٱلتّناوُشُ مِن مّكانٍ بَعِيدٍ ﴿ وَقَالُوا عَامَنَا بِهِ وَأَنّى لَهُمُ ٱلتّناوُشُ مِن مَا اللهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مِن مَّكَانٍ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللل

وكيف تَثبُت رِجْلاك عند الوقوف بين يدَيه؟! وكيف يَقدر على الكلام لسانُك عندما يسألُك الحيُّ القيوم؟! إلا أن يُثبِّتك اللهِ ويُقْدِرَك على ذلك، فإذا تَبالَغ فيك الجُهدُ من الغمِّ والحزن، والحياء والخجل، بدا لك منه أحدُ أمْرَين؛ إمَّا الغضب أو الرِّضا عنك.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (١٤١٣).

فإمَّا أن يقولَ: يا عبدي، أنا ستَرتُها عليك في الدنيا، وأنا أغفرُها لك اليوم؛ فقد غفرتُ لك كبيرَ جُرمِك وكثيرَ سيئاتِك، وتقبَّلتُ منك يسيرَ إحسانك، فيستطيرَ قلبُك بالبهجةِ والفرح والسرور، فيُشرِقَ ويستنيرَ لذلك وجهُك.

فتصوَّرْ نفسَك حينما يُقال لك وتهدأُ نفسك ويطمئنُّ قلبك ويُنوَّر وجهُك بعد كآبته وتكسُّفِه من الحياء من السُّؤال.

وتصوَّرْ رِضاه عنك حينَما تسمعُه منه، فثار في قلبِك فامتلاً سرورًا، وكدتَ أن تموتَ من الفرح، فأيُّ سرورٍ أعظم من السُّرور والفرَج برِضا الله ﷺ؟!

وتصوَّرْ نفسَك وقد بدا لك منه الرِّضا والرحمةُ والمغفرة، فتكاد روحُك أن تطيرَ من بدنك فرَحًا، فكيف لو سمعتَ من الله ﷺ الرِّضا عنك والمغفرةَ لك، فأمِن خوفُك وسكنَ حذَرُك وتحقَّق أمَلُك ورجاؤك بخلودِ الأبد، وأيقنتَ بفوزِك ونعيمِك أبدًا، لا يَفْنى ولا يَبيد، وطار قلبُك فرحًا وابْيضٌ وجهُك وأشرقَ وأنار.

ثم خرجتَ إلى الخلائقِ مستنيرَ الوجه قد حلَّ بك أكمَلُ الجَمال والحُسن، كتابُك بيمينك، وقد شخَصَتْ أبصارُ الخلائق إليك غِبْطةً لك وتأسُّفًا على أن يَنالوا من الله عَبَرَقِكُ مثلَ ما نِلت.

وتصوَّرْ نفسَك إن لم يعفُ عنك ربُّك، وأيقنتَ بالهلاك، وذُهِبَ بك إلى جَهنَّم مُسْودَّ الوجهِ تتخطَّى الخلائق بسَواد وجهِك، وكتابُك في شمالك أو وراءَ ظهرك تُنادي بالويل والثُّبور، والملَكُ آخِذُ بعَضُدِك، يُنادي: هذا فلانُ بنُ فلانٍ قد شَقِي شقاءً لا يَسعد بعده أبدًا.

وتصوَّرِ الصراطَ -وهو الجسرُ المنصوبُ على مَثْن جَهنَّم - قُدَّامَك، وتصوَّرْ ما يَحِلُّ بك من الوجَل والخوف الشديد، حين رفَعتَ طَرْفَك فنظرتَ إليه بدِقَّتِه وحوضِه، وجهنَّم تضطربُ وتتغيَّظُ، وتَخفِقُ بأمواجها من تحتِه.

فيا له من منظرٍ ما أفظعَه وأهْولَه! وسَماعُك شهيقَها وتغيُّظها، وقصْفَ أمواجِها وجلَبة ثوَرانِها مِن أسفلها، وقد اضطُرِرتَ إلى المشي عليه وقد مرَّت عليك صِفتُه.

ثم قيل لك وأنت تنظر إلى الجسر بفظاظته وفظاعته، وقيل للخلق معَك: اركَبوا الجسرَ الذي هو الصراط، فتصوَّرْ حالتَك وخفَقانَ قلبِك ورَجَفان جسمِك ممَّا عاينتَ من المُزعِجات والكروب، والشدائد والأهوال، وعظائم الأمور، وقِلةَ المأكلِ والمَشرب والراحة.

ولَمَّا قيل: اركَبْ؛ طار عقلُك رُعبًا وخوفًا، ثم إذا رفعتَ رِجلَك وأنت تنتفضُ؛ لتركب الجسرَ فوقع قدَمُك على حِدَّتِه ودِقَّته، فازداد فزَعُك وازداد رجَفانُ قلبك، ورفَعتَ رِجلَك الأخرى وأنت مضطربٌ تموج من شدة الخوف العظيم، وقد أثقلَتْك الأوزارُ وأنت حامِلُها على ظهرِك، وأنت تنظرُ إلى الناس يتهافتون من بينِ يدَيك ومِن ورائك.

فتصوَّرْ مُرورَك عليه بضَعفِك وثِقَلِك، وأوزارِك وقلَّة حيلتِك، وأنت مندهشٌ ممَّا تحتك وأمامك ممَّن يئنُّون ويَزِلُّون وقد تنكَّسَت هاماتُهم وارتفعَت أرجُلهم، وآخرون يُختَطفون بالكلاليب، وتسمع العويلَ والبكاء، والأصوات المزعجاتِ المُنادياتِ بالويل والثُّبور.

فيا له من منظرٍ فظيع! ومُرتقًى ما أصعبه! ومَجازٍ ما أضيقَه! ومَكانٍ ما أهولَه! وموقفٍ ما أشَقَّه! وكأني بك مملوءًا من الذُّعر والرعب والقلق، ملتفتًا يمينًا وشمالًا

إلى مَن حولك من الخلق، وهم يتهافتون قُدَّامَك في جَهنَّم، وأنت تخشى أن تتبَّعَهم إلى قَعر جهنَّم.

فتصوَّر هذا بعقلِك ما دُمتَ في قَيدِ الحياة، قبل أن يُحالَ بينَك وبينه، فلا يُفيدك التفكيرُ لعلَّك أن تتلافى تفريطَك، وتُحاسب نفسَك، قبل أن يفوتَ الأوان، فتبوءَ بالفشل والخَيبة والحِرمان.

وتصوَّرْ حالتَك إِنْ بُمُّتَ بالخُسران وزلَّت رِجلُك عن الصراط، ووقَعتَ فيما كنت تُحاذر وتخاف، وطار عقلُك، ثم زلَّت رِجلُك الأخرى فنكستَ على هامتِك، وعلَتْ رِجْلاك فلم تَشعُر إلا والكلُّوب قد دخل في جلدك ولحمك، فجُذِبتَ به، وبادرَت إليك النارُ ثائرةً غضبانةً لِغضبِ مَوْلاها، وقد غلب على قلبك الندمُ والتأسُّفُ على أوقاتٍ ضيَّعتَها فيما يُسخِط الله!

وتصوَّر سَماعك لبداء النار بقوله عَبَوَكِكُ: ﴿هَلِ ٱمْتَلَأْتِ ﴾ [ق: ٣٠]، وسمعتَ إجابتَها له: ﴿هَلِ مِن مَّزِيدِ ٤٠٠ [ق: ٣٠]، وهي تلتهبُ في بدنك، لها قَصِيفٌ في جسَدِك، ثم لم تَلبَثْ أَنْ تَفَطَّر جسمُك وتساقَط لحمُك وبقِيَت عظامك!

ثم اطَّلَعَتِ النارُ على ما في جوفِك فأكلَت ما فيه، وأنت تُنادي وتستغيث، فلا تُرحَم، حتى إذا طال فيها مُكْثُك واشتدَّ بك العطش، فذكَرتَ الشرابَ في الدنيا؛ فَزِعتَ إلى الجحيم فتناولتَ الآناءَ من يدِ الخازن الموكَّلِ بعذابك، فلما تناولتَه تمزَّعَت كفُّك مِن تحتِه، واحترَقَت من حرارته، ثم قرَّبتَه إلى فمك والألمُ بالغُ منك كلَّ مَبْلَغ، فشوى وجهك وتساقط لحمُه!

ثم تجرَّعتَه فسلَخ حلْقَك، ثم وصَل إلى جوفك فقطَّع أمعاءك؛ قال الله ﷺ: ﴿وَسُقُواْ مَآءً حَمِيمَا فَقَطَّعَ أَمْعَآءَهُمْ ﴿ فَهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

مَّآءِ صَدِيدِ ۞ يَتَجَرَّعُهُ. وَلَا يَكَادُ يُسِيغُهُ. وَيَأْتِيهِ ٱلْمَوْتُ مِن كُلِّ مَكَانِ وَمَا هُوَ بِمَيِّتٍّ وَمِن وَرَآبِهِۦ عَذَابٌ غَلِيظٌ ۞﴾ [إبراهيم: ١٦، ١٧].

ثم ذكرتَ شرابَ الدنيا وبرْدَه ولَذَّته، فبادرتَ إلى الحميم لتُبرِّدَ به كبدَك -كما تعوَّدتَ في الدنيا- فسُقِيتَ فقطَّع أمعاءك، والحميم شرابٌ كالنُّحاس المُذاب يُقطِّع الأحشاءَ والأمعاء، ثم بادرتَ إلى النار رجاءَ أن تكون أهونَ منه، ثم اشتدَّ عليك حريقُ النار فرجعتَ إلى الحميم؛ قال الله تعالى: ﴿يَطُوفُونَ بَيْنَهَا وَبَيْنَ حَمِيمٍ انِ ﴿ اللهِ عَالَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَالَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ

فقدِّرْ نفسك مع الضائعين والخاسرين؛ لعلَّك أن تَلْحقَ بالأبرار والمُقرَّبين، وتصوَّرْ حالتَك لما اشتَدَّ بك الكربُ والعطش، وبلغ منك كلَّ مَبْلغ، وذكرتَ الجِنانَ وما فيها من النعيم المُقيم، والعيش السليم.

وهاجَتِ الأحزانُ وهاجَت غُصَّةٌ في فؤادك إلى حلقِك؛ أسفًا على ما فات مِن رضى الله عَرَقِكُ وحُزنًا على نعيم الجنة.

ثم ذكرت شرابَها وبرْدَ مائها، وذكرتَ أنَّ فيها بعضَ القرابة من أبٍ أو أم، أو ابن أو أخٍ، أو غيرِهم من القرابة أو الأصدقاء في الدنيا، فنادَيتَهم بقلبٍ محزون محترقٍ تطلب منهم ماءً أو نحوَه، فأجابوك بالردِّ والخيبة، فتقطَّع قلبُك حسرةً وأسفًا.

قال الله -جلَّ وعلا وتقدَّس-: ﴿ وَنَادَىٰۤ أَصْحَبُ ٱلنَّارِ أَصْحَبَ ٱلْجَنَّةِ أَنْ أَفِيضُواْ عَلَيْنَا مِنَ ٱلْمَاءِ أَوْمِمًّا رَزَقَكُمُ ٱللَّهُ قَالُواْ إِنَّ ٱللَّهَ حَرَّمَهُمَا عَلَى ٱلْكَفِرِينَ ۞ ﴿ [الأعراف: ٥٠]، فيا خيبةَ مَن هذا حالُه وهذا مَأَلُه.

لقد تَقطَّع قلبُك حزنًا؛ إذ خيَّبوا أملك فيهم، وبما رأيتَ من غضبهم عليك؛ لغضب ربِّك عَبَرَيِّلُ ففزعتَ إلى الله بالنداء بطلبِ الخروج منها، فبعدَ مدةٍ -اللهُ أعلم بها- جاء الجواب: ﴿ ٱخْسَنُواْ فِيهَا وَلَا تُكَلِّمُونِ ۞ ﴾ [المؤمنون: ١٠٨].

فلمَّا سمعتَ النداءَ بالتَّخْسِئةِ لك ولأمثالِك، بَقِيَ نفَسُك من شدةِ الضَّيْق والألَم والحسرة، مُتردِّدًا في جوفِك لا مَخْرج له، فضاقت نفْسُك ضيقًا شديدًا لا يعلم مَداه إلا الله.

وبَقِيتَ قلقًا تَزفُر ولا تُطيق الكلام، ثم أتاك زيادةُ حسرةٍ وندامةٍ حيث أُطبِقَ أُطبِقَ أُطوبُ النار عليك وعلى أعدائه فيها فانقطَع الأملُ كليًّا.

فيا إياسَك ويا إياسَ سكَّان جهنَّم حين سمعوا وقْعَ أبوابها تُطْبق عليهم! قال الله --جلَّ وعلا وتقدَّس-: ﴿ إِنَّهَا عَلَيْهِم مُّؤْصَدَةٌ ﴾ في عَمَدٍ مُّمَدَّدَةٍ ﴿ ﴾ [الهمزة: ٨، ٩].

فعَلِموا عند ذلك أَنْ لا فرَجَ أبدًا ولا مَخْرجَ ولا مَحيصَ لهم من عذاب الله! خُلودٌ فلا موت، وعذابٌ لا زوالَ له عن أبدانهم، ودَوامُ حرقِ قلوبهم.

أحزانٌ لا تنقضي، وهمومٌ وغموم لا تَنْفَد، وسُقمٌ لا يبرأ، وقيودٌ لا تُحل، وأغلالٌ لا تُفكَ وألسَّلَسِلُ يُسْحَبُونَ في وأغلالٌ لا تُفكُ وقال تعالى: ﴿إِذِ ٱلْأَغْلَلُ فِيَ أَعْنَقِهِمْ وَالسَّلَسِلُ يُسْحَبُونَ في أَلْكَوبَ اللَّهُ وَالسَّلَسِلُ يُسْحَبُونَ في أَلْكَوبَهُ الْمُعَالِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

وقال تعالى: ﴿فَالَّذِينَ كَفَرُواْ قُطِّعَتْ لَهُمْ ثِيَابٌ مِّن نَّادِ يُصَبُّ مِن فَوْقِ رُءُوسِهِمُ الْخَمِيمُ فَ يُعَابُ مِّن نَّادِ يُصَبُّ مِن فَوْقِ رُءُوسِهِمُ الْخَمِيمُ فَ يُصْهَرُ بِهِ عَمَا فِي بُطُونِهِمْ وَٱلْخُلُودُ ۞ وَلَهُم مَّقَامِعُ مِنْ حَدِيدٍ ۞ كُلَّمَا أَرَادُوَاْ أَن يَخْرُجُواْ مِنْ عَيِم أُعِيدُواْ فِيهَا وَدُوقُواْعَذَابَ ٱلْخَرِيقِ ۞ [الحج: ١٩ - ٢٢].

لا يُرحَم بُكاؤهم ولا يُجاب دعاؤهم، ولا يُغاثون عند تضرُّعهم ولا تُقبَل توبتُهم، ولا تُقبَل نفسَك توبتُهم، ولا تُقال عَثرتُهم! غَضِب اللهُ عَبَرَتِكُ عليهم فلا يَرضى عنهم أبدًا؛ فمَثِّل نفسَك بهذا الوصف إن لم يعفُ عنك ربُّك؛ لعلك أن تستيقظَ فتستدرك.

فلو رأيتَ المُعنَّبين وقد أكلت النارُ لحومَهم ومحَت مَحاسن وجوهِهم، وانْدرَس تخطيطُهم، فبقيَت العظامُ محترقةً مُسودَّةً، وقد قَلِقوا من شِدة تَكرُّرِ العذاب الأليم؛ قال تعالى: ﴿وَأَنَّ عَذَابِ هُوَ ٱلْعَذَابُ ٱلْأَلِيمُ ۞ [الحجر: ٥٠].

وهم يُنادون بالوَيل والثُّبور، ويصرخون بالبكاء والعويل؛ قال الله -جلَّ وعلا وتقـــــدَّس-: ﴿ وَهُمْ يَضَطَرِخُونَ فِيهَا رَبَّنَا ٓ أَخْرِجْنَا نَعْمَلُ صَلِحًا غَيْرَ ٱلَّذِى كُنَّا نَعْمَلُ ﴾ [فاطر: ٣٧]، وقال: ﴿ وَإِذَا أَلْقُواْ مِنْهَا مَكَانَا ضَيِّقَا مُّقَرَّنِينَ دَعَوْاْ هُنَالِكَ ثُبُورًا ﴾ [الفرقان: ١٣].

فلو رأيتَهم لَذاب قلبُك فزعًا ورُعبًا من سُوء خَلْقِهم، ولَخرَجَت روحُك مِن نتَنِ رائحتهم، فكيف لو نظرتَ نفسَك وأنت فيهم، وقد زال مِن قلبك الأملُ والرجاء، ولَزِمَك القُنوطُ والإياس! فمَثِّل نفسَك؛ لعلك أن تتأثَّر فتَسْتعدَّ للقاءِ الله.

ونظرتَ إلى النار وهي تشتعلُ في أجزاء بدَنِك، فتَدخُل أذْنيك وعينيك، ولا تقدر على إبعادِها عنك لمُلازمتها لك؛ قال الله تعالى: ﴿إِنَّ عَذَابَهَا كَانَ غَرَامًا ۞ إِنَّهَا سَآءَتُ مُسْتَقَرَّا وَمُقَامًا ۞ [الفرقان: ٦٦،٦٥]، فهُناك يَغلِبُ على قلبك التأسُّفُ والحسرات والندامة؛ قال -جلَّ وعلا وتقدَّس-: ﴿وَأَنذِرْهُمْ يَوْمَ ٱلْحُسْرَةِ ﴾ [مريم: ٣٩]؛ الآية

فتصوَّرْ تلك الأهوالَ والعظائمَ بعقلٍ فارغ وعزيمةٍ صادقة، وراجِعْ نفسَك ما دُمتَ في قيد الحياة، وتُب إلى الله توبةً نصوحًا عمَّا يَكرهُه مَولاك وتضرَّعْ إليه، وابْكِ مِن خشيتِه؛ لعلَّه يرحمُك ويُقِيلُ عَثْرتَك؛ فإنَّ الخطر عظيم، والبدَن ضعيف، والموت منك قريب. انتهى بتصرُّفٍ من كلام المحاسبيِّ - رَحِيًا اللهُ.

مَثِّلُ وُقوفَكَ يومَ الحَشرِ عُرْيانَا مُستعطِفًا قَلِتَ الأَحْشاءِ حَيْرانَا النَّارُ تَزْفُرُ مِن خَيظٍ ومِن حَنَتٍ على العُصاةِ وتَلْقَ الرَّبَ غَضبانَا النَّارُ تَزْفُرُ مِن خَيظٍ ومِن حَنَتٍ على مهَلٍ وانظُرْ إليه ترى هل كانَ ما كانَا الصَّا قَرَأُ كتابَك يا عَبْدي على مهَلٍ وانظُرْ إليه ترى هل كانَ ما كانَا لمَّا قَرَأُ كتابَك يا عَبْدي على مهَلٍ حَرْفًا وما كان في سِرِّ وإعلانَا لمَّا قَرَأَتُ كِتابًا لا يُغاذِرُ لي حُرْفًا وما كان في سِرِّ وإعلانَا قال الجَليلُ خُذونا يومَ المَلائكتي مُرُّوا بعَبْدي إلى النِّيران عَطْشانَا يا ربِّ لا تُخْزِنا يومَ الحِسابِ ولا تَجْعَلْ لِنارِك فينا اليومَ المُسافانَا

اللهم ارزُقْنا أنفُسًا تَقْنعُ بعطائك، وترضى بقضائك، وتصبرُ على بَلائك، وتوقِنُ بلقائك، وتوقِنُ بلقائك، وتشكرُ لِنَعمائك، وتُحب أولياءك وتُبغض أعداءك، واغفِرْ لنا ولوالدينا وجميع المسلمين، برَحمتِك يا أرحمَ الراحمين، وصلَّى الله على محمدٍ وآله وصحبِه أجمعين.



### في ذكر بعض الفوائد والمواعظ

ستَّةُ خِصال يرفع اللهُ بها العبدَ: العِلمُ النافع، والأدبُ المُستفاد من الكتابِ والسُّنة، والأمانة، والعفَّة والصدق، والوفاء.

مِن علامة المعرفة بالله القيامُ بحُقوق الله، والتخلُّص من حقوق العباد. ومن علامات محبةِ العبد لله اتِّباعُ محمدٍ عَلَيْهِ.

سُئل أحدُ العلماء: ما بالُ الإنسان يَحتمِلُ مِن مُعلِّمِه ما لا يَحتمل من أبوَيْه. فقال: لأنَّ أبَويه سببُ حياتِه الفانية، ومُعلِّمه سببُ حياته الباقية.

احتياجُ الأخيار للأشرار فتنةٌ للطائفتين.

واحتياجُ الأشرار للأخيار صلاحٌ للطائفتين.

بصِحَّة الإيمان، وكمالِ التقوى، يفتحُ الله تعالى على العبد خيرَ الدنيا والآخِرة؛ قال الله عَبَرَقَالَ: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْقُرَىٰ ءَامَنُواْ وَٱتَّقَوْاْ لَفَتَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكَتِ مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [الأعراف: ٩٦].

عِمارةُ القلب في أربعةِ أشياء: في العلم، والتَّقوى، وطاعةِ الله، وذِكر الله.

وخَرابُ القلب من أربعة أشياء: مِن الجهل، والمعصية، والاغتِرار، والغَفلة.

الخشوعُ في الصلاة علامةُ فلَاحِ المُصلِّي؛ قال الله ﷺ: ﴿فَدَ أَفْلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ۞ ٱلَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَاشِعُونَ ۞ [المؤمنون: ١، ٢].

مِن علامات موت القلب: عدمُ الحزن على ما فاتَك من الطاعات، وتركُ النَّدمِ على ما فرَطَ منك من الزلَّات؛ قال ﷺ: «مَن سرَّتْه حسَنتُه وساءَتْه سيِّئتُه فهو مؤمن»(١).

مِن نتائج المعصية: قلةُ التوفيق، وفسادُ الرأي، وخَفاءُ الحق، وفسادُ القلب، وخُمول الذِّكر، وإضاعةُ الوقت، ونُفْرة الخلق، والوحشةُ مع الرب، ومنعُ إجابة الدعاء، وقسوةُ القلب، ومَحْقُ برَكةِ العُمر، ولِباسُ الذُّل، وضيقُ الصدر.

سُئل الحسنُ البصريُّ عن مسألةٍ فأجاب عنها، فقال السائل: إنَّ الفُقهاء يُخالفونك، فقال للسائل: إنَّ الفُقهاء يُخالفونك، فقال للسائل: ثكِلتك أمُّك، وهل رأيتَ فقيهًا بعينِك؟! إنَّما الفقيهُ الزاهدُ في الدنيا الراغبُ في الآخرة، البصيرُ بدينه المُداومُ على عبادة ربِّه الورعُ الكافُّ نفْسَه عن أعراضِ المسلمين، العفيفُ عن أموالهم الناصحُ لجماعتهم، المجتهدُ في العبادة المقيمُ على سُنة رسول الله عَلَيْ الذي لا يَنبِذُ مَن فوقه ولا يَسخر ممَّن دونَه، ولا يأخذُ على علم علَّمَه الله له حُطامًا من الدنيا.

قلتُ: هذا يعز وجوده في زمننا.

وقلتُ: هذا في زمَنِه رَخِيلَهُ، فكيف لو رأى أهلَ زمانِنا، وما دهاهم من أنواع المعاصي والشرور، والتكالُب على الدنيا والزَّهادةِ في الآخرة.

وعن سفيانَ بن عُينة قال: جاء ابنُ لسُليمان بن عبد الملك، فجلس إلى جنبِ طاووس، فلم يَلتفِتْ إليه، فقيل له: جلس إليك ابنُ أمير المؤمنين فلم تلتفِتْ إليه! قال: أردتُ أن يعلم أنَّ لله عبادًا يَزهدون فيما في يدَيه.

<sup>(</sup>١) رواه أحمد (١١٤)، وابن حبان (٦٧٢٨).

وعن مَيمونِ بن مِهران، قال: بعَث الحجاجُ بن يوسفَ إلى الحسَن، وقد همَّ به، فلمَّا دخَل عليه وقام بين يدَيه، قال: يا حجَّاجُ، كم بينَك وبين آدمَ من أبٍ؟ قال: كثير، قال: فأين هُم؟ قال: ماتوا، قال: فنكَّسَ الحجَّاجُ رأسَه. وخرَج الحسَن.

وعن جعفرِ بن سُليمان قال: سمعتُ مالكَ بنَ دينارٍ يقول: إن العالِمَ إذا لم يَعمل بعِلْمِه زلَّت موعظتُه عن القلوب كما تَزِلُّ القطرةُ عن الصَّفا.

ووا أسَفاهُ على وقتٍ كان فيه العلماءُ العاملون بعِلمهم أعَزَّ مِن الملوك نُفوسًا وأوطاً جانبًا من الفقراء! وأغيرَ الناس على الدِّين، وأزْهَدهَم في حُطام الدنيا، وأشدَّ أخذًا لأحكام الله ورغبةً فيما أعَدَّه لأوليائه! فلا حول ولا قوة إلا بالله العليِّ العظيم.

حُكِي عن بعض المتقدمين أنهم كانوا يختبرون المُتعلِّمَ مدةً في أخلاقِه؛ فإنْ وجَدوا فيه خُلقًا رَديئًا منَعوه من العلم وقالوا: إنه يستعينُ بالعلم على مُقتضَى الخُلق الرَّدي، فيصيرُ العِلمُ آلةَ شَرِّ في حقِّه.

وقد قالت الحكماءُ: زيادةُ العلم في الرَّجُل السُّوء كزيادةِ الماء في أصول الحَنْظل المُرِّ؛ كلَّما ازداد رِيًّا ازدادَ مَرارةً.

وفي قول الله تعالى: ﴿ وَلَا تُؤْتُواْ ٱلسُّفَهَاءَ أَمُوالكُورُ ﴾ [النساء: ٥] تنبيهٌ على أنَّ حِفظَ العلم عمَّن يُفسِدُه ويَستضِرُّ به أَوْلى.

وقال بعضُ العلماء: وهذا كلُّه صحيحٌ مجرَّب، فينبغي للعالمِ أن يتنبهَ لهذا، ولا يُهمِلَه بل يُراعيه ويَمتثِلُه، ولا عِبرة بما يتوهَّمه في تعليمِهم من وجودِ مَصالح؛ على تقديرِ حصولِ توفيق الله تعالى لهم لأنْ يَعمَلوا ببعضِ ما يتعلَّمونه من العلم الصحيح؛ إنْ كانت لهم ولايةُ حُكمٍ أو غيرُ ذلك؛ فإنَّ المَفاسد التي تقعُ بسببِ ذلك -لهم في خاصَّةِ أنفُسِهم، والمَفاسد التي تتعدَّى إلى غيرِهم - أكثر.

ومِن القواعد المُقرَّرة: «أن دَرْء المَفاسد أَوْلى مِن جلْبِ المَصالح».

أمَّا المَفاسد التي تختصُّ بهم فهي تَقْويةُ صِفاتهم الذَّميمة وأخلاقِهم الفاسدةِ اللئيمة، بما يَطلُبونه من العلم؛ لأنهم يتوسَّلون به إلى مطالبهم الدنيويةِ على غايةِ الكمال والتَّمام، فهُم بالحقيقة يجعلونه كالشَّبَكة والفَخ؛ يصطادون به حُطامَ الدنيا.

فإذا استَشعَروا بذلك توجَّهوا بهِمَمِهم إليه، وعكَفوا بالجِدِّ والاجتهادِ عليه، ولولا هذا الاستشعارُ لم يُتَصوَّرْ منهم ذلك، فإذا حصَلوا على شيءٍ من ذلك وظهَر مخايِلُ وصولِهم إلى أغراضهم الدنيويةِ فَرِحوا بذلك.

وهذا الفرحُ والاغتباطُ في غاية الذمِّ منهم؛ لأنَّ ذلك متعلقٌ بأسباب الدنيا، وهي بمنزلة السُّمِّ القاتل الذي يوجِبُ موتَ قلوبهم وبُعدَها عن التأثُّرِ بالمواعظ والحِكَم؛ كما قيل:

# إذا قَسا القلبُ لم تنفَعْه مَوعظةٌ كالأرضِ إنْ أسبَخَت لم يَنفع المطّرُ

وعند ذلك تنتعشُ نفوسُهم وتتقوَّى صِفاتُها الذَّميمة، وتظهر آثارُ ذلك على ظواهرِهم؛ من التَّكالُبِ على الدنيا، والرُّكونِ إليها وإلى مَن هي عنده من المُتْرَفين، وليس لهم ما يَتوسَّلون به إليهم سِوى عِلْمِهم، فيَحْتالون على تحصيلِ إقبالهم عليهم، وصرْفِ وُجوهِهم إليهم بالتفنُّنِ عندهم بأنواع الحِيَل.

ولا يَسْلَمون في ذلك من الرِّياء والنفاق، والتصنُّع والادِّهان، والكذب والغِيبة، ويَجُرُّهم ذلك إلى أنواعٍ من المُحرَّمات، وصُنوفٍ من العصيان، مع ما يحلُّ جم من الذلِّ والإهانة ونحو ذلك.

وأمَّا الفساد الذي يتعدَّى منهم إلى غيرهم فهو: وقوعُ الاغترار للجهَلة والأغمارِ والمُغفَّلين بمُشاهدة حالِهم؛ فإنهم يُشاهدونهم قد حَازوا من رُتَب الدنيا ما أرادوه، ويَتوهَّمون أنهم نالوا شرفَ الآخرةِ بما أفادوه واستفادوه، فيَقْتدي بهم الجهَلةُ والأغمارُ والمغفَّلون، فيقَعون فيما وقعوا فيه من المَهالك، أو يؤدِّيهم ذلك إلى تعظيمِهم ومَحبَّتِهم، ومُوالاتِهم واتِّخاذِهم أربابًا يسمعون منهم ويُطيعونهم في أوامرِهم ونواهيهم.

ثم يَخرج بهم استحسانُ حالهم إلى الدَّاء الدَّفين، وهو مُسارَقةُ طِباعهم الدَّنيئة وأخلاقِهم الرَّفية؛ فإنَّ نفوس العامة قابلةٌ لذلك ومُهيَّأةٌ له؛ بمنزلةِ الصبيِّ الذي تَرْسخُ فيه الأخلاقُ عن قصدٍ وعن غير قصد.

قال عبدُ الله بن المبارَك:

وأَحْبِ ارُ سَوْءٍ ورُهْبانُهَ الْ وَ البَيْعِ أَثْمانُهَ اللَّهِ البَيْعِ أَثْمانُهَ اللَّهِ البَيْعِ أَثْمانُهَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُو

وهل أفسَدَ اللّه المُلوكُ فبَاعُوا النُّفُوسِ ولم يَرْبَحوا لقَدْ رتَع القَومُ في جِيفَةٍ



مجامعُ الهوى خمس، وهي في قول الله ﷺ: ﴿ أَعْلَمُواْ أَنَّمَا ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنْيَا لَعِبُ وَلَهُوُّ وَزِينَةُ وَتَفَاخُرُ بَيْنَكُرُ وَتَكَاثُرٌ فِي ٱلْأَمُولِ وَٱلْأَوْلَدِّ ﴾ [الحديد: ٢٠].

والأعيان التي تحصل منها هذه الخمسةُ ستةٌ؛ يجمعها قولُ الله -جلَّ وعلا وتقدَّس-: ﴿ زُيِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ الشَّهَوَتِ مِنَ النِّسَاءِ وَالْبَنِينَ وَالْقَنَطِيرِ الْمُقَنَظَرَةِ مِنَ الذَّهَبِ وَالْفَضَةِ وَالْبَنِينَ وَالْقَنَطِيرِ الْمُقَنَظَرَةِ مِنَ الذَّهَبِ وَالْفَضَةِ وَالْمَنَانِ المُسَوَّمَةِ وَالْأَنْعُمِ وَالْمُرَثِ ذَلِكَ مَتَاعُ الْحَيَوةِ الدُّنْيَا ﴾ [آل عمران: ١٤].





قال علي بن أبي طالب كَاللَّهُ: مِن هوان الدنيا وحقارتِها أنَّ الله أخرج أطايبَها من خَسائسها؛ فالدنيا سبعة أشياء: مأكول، ومشروب، وملبوس، ومشموم، ومنكوح، ومسموع، ومُبصَر.

أما المأكولات فأشرفُها العسل، وهو لعابُ ذبابٍ، وأطيبُ المشروبات الماء، ويستوي في شُربه الآدميُّ والكلب، والخِنزير والحمار.

وأفضلُ الملبوسات الحريرُ والإِبْرَيْسَم، وهو لعابُ دودة، وأشرفُ المَناكح النساء، وحقيقتُها مَبالٌ في مَبال، وأشرفُ المشمومات المِسْك، وهو دمُ غزالٍ، والمسموع والمبصر مشتركٌ بين ذلك وبين البهائم.

قد أُولِعَ الناسُ في الدنيا بأربعة أكلٍ وشُربٍ وملبوسٍ ومنكوحِ وغايةُ الكلِّ إن فكَّرتَ فيه إلى رَوْثٍ وبولٍ ومطروحِ ومفضوحِ

فإنْ قيل: ما السببُ في حبِّ الدنيا والتعلُّق بها والتكالُب عليها، مع كثرة همومها وغمومها وأنكادها؟ فالجواب: قلةُ المعرفة بعيوبها، فلو كُشِف الغطاء لهرَبوا منها، فإن قيل: ما سببُ زهد الأمراء في أبواب العلماء ورغبةِ العلماء فيما عند الأمراء؟ قيل: سببُ زهدهم لقلَّة رغبتهم ومعرفتِهم بالعلم، وأما رغبةُ العلماء فلمعرفتهم بفضيلةِ المال عند الحاجة إليه.

عمرُ الإنسان مَيدانٌ لأعماله الصالحة، المقرِّبة له إلى الله تعالى، والموجِبة له الثوابَ في الدار الآخرة، وهذه هي السعادة التي يكدح العبدُ ويسعى من أجلها، وليس

له منها إلا ما سَعى؛ كما قال تعالى: ﴿وَأَن لَّيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَا سَعَىٰ ۞﴾ [النجم: ٣٩].

فكلُّ جزءٍ يفوت من العمر -خاليًا من العمل الصالح- يفوتُه من السعادة بقَدْره، ولا عِوَض له منه؛ ولهذا عَظُمَت مُراعاة السلف الصالح لأنفاسهم ولحظاتِهم، وبادَروا إلى اغتنام أوقاتِهم وساعاتِهم، ولم يُضيعوا أعمارَهم في البطالة والتَّقْصير، ولم يَقْنَعوا من أنفُسِهم لِمَولاهم إلا بالجِدِّ والاجتهادِ والتشمير.

فمَن هجَر اللَّذَّاتِ نال المُني ومَن أكَبَّ على اللَّذَّات عضَّ على اليَّدِ

ولا يَــنْهبنَّ العمْــرُ منــك سَــبَهْللًا ولا تُغْبِـنَنْ بِــالنِّعمتينِ بِــلِ اجْهَــدِ

وقال رجلٌ لعامر بن قيس -وهو يريد الجمعة-: قف حتى أكلِّمَك، فقال: لولا أني أُبادِرُ لوقَفتُ لك، قال: وما تُبادر؟ قال: أبادر خُروجَ روحي. وجلس آخرُ إلى رجل ممَّن عرَفوا قيمة الوقت يريد أن يتحدث معه، فقال: أنا في شغل، اذهب إلى أمثالك ممَّن لا يعرفون قيمة الوقت، فانصرف.

إذا كان رأسُ المال عمْرَك فاحترِزْ عليه من الإنفاق في غير واجب

وقال عليُّ بن أبي طالب تَعَلِيُّهُ: «بقيةُ عمْرِ المرء ما لها ثمنٌ يُدرَك فيها ما فات، ويُحيى ما أمات»، وفي هذا المعنى قال الناظم:

بقيَّةُ العمر عندي ما لها ثمن "وإنْ غَدَا ليس محسوبًا من الزمن من الزمان ويمحو السوء بالحسن

يَستدرِكُ المرءُ فيها كلَّ فائتةٍ

سبَّ رجلٌ الشعبيَّ بقبائحَ نسبها إليه، فقال الشعبي: إن كنتَ كاذبًا فغفر الله لك، وإن كنتَ صادقًا فغفر الله لي. وقال رجلٌ للأحنف بن قيس: إن قلتَ لي كلمةً أَسْمعتُك عشرًا، فقال الأحنف: لكنك لو قلتَ لي عشرًا لم تَسمع مني واحدةً.

وقال رجلٌ لأبي بكر: لأسُبَّنَك سبَّا يدخلُ معك في قبرك، فقال أبو بكر: يدخلُ معك ولا يدخل معي.

وقال رجلٌ لبعض الصالحين: إن فلانًا يقعُ فيك ويذكر فيك أشياءَ حتى رَحِمتُك منها، فقال: هل سمعتَني أذكرُه بشيء؟ قال: لا، قال: فإيَّاه فارحَمْ.

ووقَّع فخرُ المُلك في قصةِ رجل سعى برجل: السِّعاية قبيحةٌ ولو كانت صحيحةً، فلئن كنتَ أخرجتَها بالنصح فخُسرانك فيها أكثرُ من الربح، وإنَّا لا ندخل في محظور، ولا نسمع قولَ مهتوك في مستور.

ولو لا أنك في خَفارة شَيبك لقابلناك على جَريرتك مقابلة تشبه أفعالك، وتَرُوع أمثالَك، فاستُرْ على نفسك هذا العيب، واتَّق مَن يعلم الغيب؛ فإن الله تعالى للصالح والطالح بالمِرْصاد.

وكتب بعضُ الناس إلى محمدِ بنِ جعفر: إن فلانًا قد تُوفِّي وخلَّف خمسين ألف دينارٍ وعَقارًا بخمسين ألف دينار، وخلَّف طفلًا، فإن رأى الوزيرُ أن يستقرض هذا المالَ إلى وقت بلوغ الصبي، ويحفظ عليه ضياعَه فعَل، فكتب على ظهر السِّعاية: «أما المتوفَّى فَيِّللهُ، والطفل جبره الله والمال ثمَّره الله، والساعي لعنه الله، ولا حاجة لنا إلى مال الأيتام».

وسَبَّ رجلٌ بعضَ العلماء، فقال: إياك أَعْني، فقال: وعنك أُغْضي.

وقال الفُضيل: الرجلُ يقول: سبحان الله، وأخشى عليك بذلك وهو الذي يستمدُّ الغيبة إذا سَمِعها. قلتُ: ولأنه جعل اسمَ الله وتنزيهَه آلةً في تحقيق خُبثه؛ ولأن في ذلك تنبيهًا للغافل عن الغيبة، وزيادة نشاط للمغتاب.

وقيل: إذا رأيتَ الذي يغتاب الناسَ ويقع في أعراضهم، فاحرصْ على ألَّا يعرفك؛ فأشقى الناسِ به مَن عرَفه، والسالمُ مَن لا يعرفه الغَيَّابِ.

جَـزى اللهُ عنا الخيـرَ مَـن لـيس بيننا ولا بينَـــه ودُّ بـــه نتعـــرَّ فُ فما سامَنا ضَيمًا ولا شفَّنا أذًى مِن الناس إلا مَن نودُّ ونعرِفُ





# اعلم أن حُبَّ الدنيا يَندُر مَن يَسلَمُ منه، وهو ينبعثُ مِن طول الأمل؛ لأن الإنسان يقول: الأيام بين يدَيَّ وأفعل غدًا كذا، وبعد غدٍ سأفعل وأتمتَّعُ بالدنيا، والتوبةُ مفتوحٌ بالبُها، وتتمادى به الأيامُ في جمع الأموال وبناءِ القصور ونحوِ ذلك، وتتشعَّب آمالُه إلى أن ينسى أن النفس الواحد يُبعِده من الدنيا، ويُدْنيه من الآخرة.

# وما نفَسسٌ إلا يُباعِدُ مَولِدًا ويُدْني المَنايا للنُّفوس فتَقْرَبُ

ولكن مِن العلاج النافع أن يقول: الموتُ ليس بيَدِي فكيف أعتمدُ على الحياة؟ فربُّنا قضى، والموتُ لا يَسَتَأْخِرُونَ فربُّنا قضى، والموتُ لا يَسَتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلا يَسَتَأْخِرُونَ الله عَنْ مِن قائلٍ: ﴿ وَلَن يُوَخِرَ اللّهُ نَفْسًا إِذَا مِنَ قَائلٍ: ﴿ وَلَن يُوَخِرَ اللّهُ نَفْسًا إِذَا مِنَ قَائلٍ : ﴿ وَلَن يُوَخِرَ اللّهُ نَفْسًا إِذَا مِنَ قَائلٍ : ﴿ وَلَن يُوَخِرَ اللّهُ نَفْسًا إِذَا مِنَ قَائلٍ اللهِ اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

ومِن ذلك أن يقول: هَبْني جمَعتُ الدنيا، أليس عند الموت أتركُ ذلك، وأُسأَلُ عنه، ويتمتَّع به غيري؟ فلِمَ لا أُفكر في ذلك؛ أجمع الدنيا لغيري، وأبوءُ بحسابها وأضرارها، وأكون كما قال الشاعر:

كَــدُودٌ كَــدودِ القَــزِّ يَنْســج دائمًا ويَهلِـكُ غَمَّا وَسْـطَ مـا هــو ناسـجُ آخَر:

وذِي حِــرْصٍ تَــراه يُلِــمُّ وَفُــرًا لِوارثِــه ويَــدفعُ عــن حِمـاهُ كَلَـبِ الصَّـيدِ يُمسِـكُ وَهْـوطاوٍ فَرِيســتَهُ لِيَأْكُلَهـا سِــواهُ

ومِن العلاج أن يعلمَ أنَّ مَن كانت دُنياه أكثرَ كانت حسرتُه أشدَّ وخوفُه أعظمَ، بخلافِ مَن كان أخفَّ منه دنيًا، فأمره أسهل؛ فصاحبُ الألفَين أشدُّ حسابًا من صاحب الألف، وهلُمَّ جَرَّا.

ومِن العلاج زيارةُ المقابر، والنظرُ في مَصارع الآباءِ والأمَّهات، والإخوة والأخوات، وسائرِ القَرابات والأقران، والزملاء والأصدقاء، ويزور المستشفياتِ والمَرْضى، والشُّجونَ والمستوصفات؛ لِيَشكر اللهَ على نِعَمِه العظيمة.

تَــزوَّدْ مِــن الــدنيا فإنَّــك راحــلُ وبــادِرْ فــإنَّ المــوت لا شــكَّ نــازِلُ آخر:

خلَتْ دُورُهم منهمْ وأَقْوَتْ عِراصُهُمْ وسَاقَهمُ نَحْوَ المَنايا المَقَادِرُ وسَاقَهمُ نَحْوَ المَنايا المَقَادِرُ وخلَوْا عن اللهُ يا وما جمَعوا لها وضَمَّهمُ تحتَ التُّرابِ الحَفائرُ آخِرُ:

وعضَّ تُكَ أَجْ دَاثٌ وهُ نَّ صُمُوتُ وأصحابُها تحت التُّرابِ خُفُوتُ وعضَّ تُل أَجْ دَاثٌ وهُ مِن تَجمعُ الدُّنيا وأنت تَموتُ أيا جامعَ الدُّنيا وأهم لَ نفْسِ فِي المَانِ تَجمعُ الدُّنيا وأنت تَموتُ

ومن العلاج أن ينظرَ الإنسانُ إلى جِسمه وانحلالِ قُواه، واشتعالِ الشَّيْب الذي هو بريدُ الموت، وضعفِ نظرِه وسمعِه، وتَقارُبِ خُطاه وسقوطِ أسنانِه.

تَسَاقَطُ أَسِنَانٌ ويَضِعُفُ نَاظِرٌ وتَقصُرُ خُطُواتٌ ويَثْقُلُ مَسْمَعُ

ومن العلاج أن تقولَ: الرسلُ أعلم منِّي، قَنِعُوا بِالقُوت ورَضُوا بِالكفاف، وما طلَبوا الدنيا، فلِماذا أنهمِكُ فيها وأُحرِقُ نفسي وأغفُل عمَّا قُدَّامي من الأهوال والعظائم التي أنا مقبلٌ عليها في الآخِرة؟!

أين المُلوك؟ أين الجبابرة؟ أين الطغاةُ وأعوانهم؟ انظري يا نفسُ هل بقي منهم أحدٌ؟ قال تعالى: ﴿هَلۡ يَحُسُ مِنْهُم مِنْ أَحَدٍ أَوۡ تَسۡمَعُ لَهُمۡ رِكَزًا ۞﴾ [مريم: ٩٨].

ومِن العلاج أن تقول: نفرضُ أنَّكِ ملكتِ الدُّنيا بأَسْرِها، وصَفَا لك عَذْبُها وزُلالُها وأدرَكتِ الأمانيَّ أليس آخِرَ ذلك الموتُ وعاقبتُه الفَوْت؟! فلماذا تُحرِقُ نفسَك في طلب ما هو عاريَّةٌ ووديعة، ولا تذهب إلا بالكفن فقط؟!

فقُل للَّذي قد غرَّهُ طولُ عُمْرهِ أَفِتْ وانظُرِ الدُّنْيا بعَينِ بَصيرةٍ آخَر:

ومَا المالُ والأهلونَ إلَّا ودائعٌ آخهُ:

هَـوِّنْ عليكَ فما الـدُّنيا بدَائمـةٍ ولـو تَصـورتَهُ الـدَّهرِ صـورتَهُ آخر:

لِمَا تُوْذِنُ الدُّنْيا به مِنْ صُروفِها آخر:

نَصِيبُك ممَّا تجمعُ اللَّهرَ كلَّهُ

وما قد حواهُ مِنْ زَحارِفَ تَخْدَعُ تَجِدُ كَلَّ ما فيها وَدائعُ تَرجِعُ

ولا بدَّ يومَّا أن تُصرَدَّ الودائعة

وإنَّمَا أنتَ مِثلَ الناسِ مَغْرورُ لَا النَّاسِ مَغْرورُ لَالنَّاسِ مَغْرورُ لَا يُمْسِ مِنهُمْ لَبِيبٌ وَهُوَ مَسْرورُ

يكونُ بُكاءُ الطِّفلِ ساعةَ يُولَدُ

رِداءانِ تُطْوَى فيهِما وحَنُوطُ



عن إبراهيمَ التَّيْمِيِّ قال: ينبغي لِمَن لا يَحزَنُ أن يخافَ أن يكونَ مِن أهلِ النار؛ لأنَّ أهلَ الجنة قالوا: ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى آذَهَبَ عَنَّا ٱلْحَزَنَ ﴾ [فاطر: ٣٤]، وينبغي لِمَن لم يُشفِقْ أن يخافَ ألَّا يكونَ من أهل الجنة؛ لأنهم قالوا: ﴿ إِنَّا كُنَّا قَبْلُ فِي آهَلِنَا مُشْفِقِينَ ۞ ﴾ [الطور: ٢٦].

وعن الفُضَيل بن عِياض قال: قيل لسُليمانَ التَّيمي: أنتَ وأنت؛ أي: يُشْون عليه، قال: لا تقولوا هكذا؛ فإني لا أدري ما يَبْدو لي من ربي عَنَى اللهَ عَنَى اللهُ عَلَى أَلَهُ مَا لَمْ يَكُونُواْ يَحَسَّبُونَ ١٤٥ [الزمر: ٤٧]، وإنِّي أخشى أن يبدو لي مِن الله ما لم أكُنْ أحتسب.

وعن عِكْرِمةَ عن محمدِ بن المُنكدرِ أنه جَزِع عند الموت، فقيل له: لِمَ تجزع؟ فقال: أخشى آيةً مِن كتاب الله عَبَرَقِكُ قال الله تعالى: ﴿وَبَدَا لَهُم مِن الله مَا لَمُ يَكُونُواْ فَقَال: أخشى آيةً مِن كتاب الله عَبَرَقِكُ قال الله تعالى: ﴿وَبَدَا لَهُم مِنَ الله مَا لَمُ أَكُن أَحتسب.

قلتُ: وفيه آياتُ أخرى ينبغي أن تكون نُصْبَ عيني العاقل اللبيب؛ وذلك قولُه تعالى: ﴿ وَأَنذِرْهُمْ يَوْمَ الْحُمْرُ وَ إِذْ قُضِى الْأَمْرُ وَهُمْ فِي عَفْلَةٍ وَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ۞ ﴿ [مريم: ٣٩]، وقولُه تعالى: ﴿ هُنَالِكَ تَبَلُواْ كُلُّ نَفْسِ مَّا أَسْلَفَتُ ﴾ [يونس: ٣٠]، وقولُه: ﴿ أَن تَقُولَ نَفْسُ يَحَسْرَقَ عَلَى مَا فَرَّطَتُ فِي جَنْبِ اللّهِ وَإِن كُنتُ لَمِنَ السَّخِرِينَ ۞ ﴾ [الزمر: ٥٥]، وقولُه - يَحَسْرَقَ عَلَى مَا فَرَّطَتُ فِي جَنْبِ اللّهِ وَإِن كُنتُ لَمِنَ السَّخِرِينَ ۞ ﴾ [الزمر: ٥٦]، وقولُه - جَلَّ وعلى وتقدّس -: ﴿ فَيَقُولَ رَبِّ لَوَلاَ أَخَرَنَنِي ٓ إِلَىٰ أَجَلِ قَرِيبٍ فَأَصَّدَقَ وَأَكُن مِّنَ السَّالِحِينَ ۞ ﴾ [المنافقون: ١٠].

وقال عبدُ الأعلى التيميُّ: شيئان قَطَعا عنِّى لذَّةَ الدُّنيا؛ ذِكرُ الموت، والوقوفُ بين يدَي الله عِبَرَيِّةِ.

وعن أبي إسحاقَ قال: أوَى أبو مَيْسرة عمرُو بن شُرَحبيلَ إلى فِراشه، فقال: يا ليتَ أمِّي لم تَلِدني! فقالت له امرأتُه: أبا ميسرة، أليس اللهُ قد أحسنَ إليك؛ هَداك للإسلامِ وفعَل بك كذا؟ قال: بلى، ولكن الله أخبرنا أنَّا واردون على النار، ولم يُبيِّن لنا أنا صادِرون عنها.

وقال الحسنُ: إن المؤمنَ يُصبح حزينًا ويُمسي حزينًا، ويَنْقلب باليقينِ في الحُزن، ويَكْفيه ما يَكفي العُنَيزةَ؛ الكَفُّ من التمر، والشَّرْبة من الماء.

وقال حبيبُ بن أبي ثابت: ما استَقرضتُ من أحدٍ شيئًا أحَبَّ إليَّ مِن نفسي؛ أقول لها: أَمْهِلي حتى يجيءَ من حيث أُحِب.

### شعـرًا:

إذا رُمْتَ أن تَستقرضَ المالَ مُنفِقًا على شهَواتِ النَّفْسِ فِي زَمَنِ العُسْرِ فَسَلْ نفسَك الإنفاقَ مِن كَنزِ صبرِها عليكَ وإنْضَارًا إلى زَمَنِ اليُسْرِ فَسَكُ الإنفاقَ مِن كَنزِ صبرِها فَكُلُّ مَنُوع بَعَدَها واسعُ العُنْدِ فَاللَّ مَنُوع بَعَدَها واسعُ العُنْدِ

وقال الثوريُّ: ما ضَرَّهم ما أصابَهم في الدُّنيا؛ جبَر اللهُ لهم كلَّ مُصيبةٍ بالجنَّة. وسأل رجلٌ سُفيان، فقال له مِسْعَرُ بنُ وسأل رجلٌ سُفيان، فقال له مِسْعَرُ بنُ كِدام: ما يُبكيك؟ قال: وأيُّ مصيبةٍ أعظمُ من أن يُؤمِّلَ فيك رجلٌ خيرًا فلا يُصيبَه عندَك؟!

وبكى ثابتٌ حتى كادت عينُه تذهب، فجاؤوا برجلٍ يُعالجها، فقال الرجل: أعالجها على أن تُطيعَني، قال: وأيُّ شيءٍ؟ قال: على أن لا تبكي، قال: فما خيرُهما إن لم تَبكِيا؟! وأبى أن يُعالجَها.

وكان شَقيقُ بنُ سلمةَ إذا صلَّى في بيته يَنْشُج -أي: يَخشعُ ويبكي- ولو جُعِلَت له الدُّنيا على أن يفعلَه وأحدٌ يسمعُه أو يراه؛ ما فعَله -أي: يخشى من الرِّياء. روى شدَّادُ بنُ أوسِ أن النبيَّ عَلِيْهُ قال: «أَخْوَفُ ما أَخافُ على أُمَّتِي الرِّياء».

وكان عمرُو بنُ عُتْبةَ بنِ فَرْقدٍ يَخرجُ على فرَسِه ليلًا إلى المَقْبُرة، فيقفُ على القبور فيقول: يا أهلَ القبور، قد طُوِيَت الصَّحف وقد رُفِعَت الأعمال، ثمَّ يبكي ويصُفُّ قدَمَيه حتى يُصبح، فيرجع، فيشهدُ صلاةَ الصبح.

وقالت امرأةُ حسَّان بنِ سِنان: كان يجيء فيدخل معي في فِراشي ثم يُخادِعُني كما تُخادع المرأةُ صبيَّها، فإذا علم أنِّي نِمتُ سلَّ نفْسَه فخرج، ثم يقوم فيُصلي، قالت: فقلتُ له: يا أبا عبد الله كم تُعذب نفسَك؟! ارْفُق بنفسِك، فقال: اسكتي ويْحَك! فيوشِكُ أن أرقدَ رقْدةً لا أقومُ منها زمانًا.

عن عبد الله بن المُبارك قال: حدثنا وُهَيبٌ قال: ما اجتمَع قومٌ في مجلسٍ أو ملاً إلا كان أَوْلاهُم بالله الذي يَفتتحُ بذِكْر الله حتى يُفيضوا في ذِكْره، وما اجتمَع قومٌ في مجلسٍ أو ملاً إلا كان أَبْعدَهم من الله الذي يفتتحُ بالشرِّ حتى يَخُوضوا فيه. وفي الحديث: «طُوبي لِمَن كان مِفتاحًا للخير مِغلاقًا للشر، وويلٌ لمن كان مِفتاحًا للشر مِغلاقًا للشر، وعيلٌ لمن كان مِفتاحًا للشر مِغلاقًا للشر، وهيلٌ لمن كان مِفتاحًا للشر

\_

<sup>(</sup>١) رواه ابن ماجه (٢٣٨)، وابن أبي عاصم في السُّنة (٢٩٦)، وأبو يَعْلَى في مسنده (٧٥٢٦).



كتب عمرُ بن عبد العزيز إلى سالم بن عبد الله أنِ اكتُبْ إليَّ بشيءٍ من رسائلِ عُمر بن الخطاب، فكتَب أنْ يا عُمر، اذكُرِ الملوك الذين تفَقَّأَتْ أعينُهم، الذين كانت لا تَنْقضي لَذَّاتُهم، وانفقاًت بطونُهم التي كانوا لا يَشبعون بها، وصاروا جِيَفًا في الأرض وتحتَ أكنافِها أنْ لو كانت إلى جنبِ مسكينِ لَتأذَّى برِيحِهم.

وقال بلالُ بن سعدٍ: رُبَّ مسرورٍ مغبونٌ، ورُبَّ مغبونٍ لا يشعر! فويلٌ لمَنِ له الويلُ ولا يشعر؛ يأكل ويشرب، ويضحك ويلعب، وقد حقَّ عليه في قضاء الله أنه مِن أهل النار.

عن عونِ بن عبد الله بن عُتبة أنه كان يقول: يا ويحَ نَفْسي! كيف أغفل ولا يغفل عني، أم كيف تَهْنيني مَعيشتي، واليوم الثَّقيل ورائي، أم كيف يشتدُّ عجبي بدارٍ في غيرها قراري.

وكان داودُ الطَّائي في دارٍ واسعةٍ خَرِبةٍ ليس فيها إلا بيتٌ وليس على بيته باب، فقال بعضُ القوم: أنت في دارِ وَحْشة، فلو اتَّخذتَ لبيتك هذا بابًا! أمَا تستوحش؟ فقال: حالَتْ وَحْشةُ القبر بيني وبين وحشة الدنيا.

وقال محمدُ بن كعب: الدنيا دارُ فناء، مَنزِلُ بُلْغةٍ رَغِبَت عنها السعداء، وأسرعَت من أيدي الأشقياء، فأشقى الناس بها أرغبُ الناس فيها، وأسعدُ الناس فيها أزهدُ الناس بها، هي المُعذِّبةُ لِمَن أطاعها، المُهلِكةُ لمن اتبَعها، الخائنةُ لمن انقاد لها، عِلْمها جهلٌ وغَناؤُها فقر، وزيادتها نقصانٌ وأيامها دُول.

وعن بكرِ بن محمد قال: قلتُ لِداودَ الطائي: أوصِني، قال: عسكرُ الموتى ينتظرونك.

وقال أبو حازم: مَن عرَف الدنيا لم يفرح فيها برخاء، ولم يَحْزن على بَلْوى.

وقال ابنُ المبارك: أهلُ الدنيا خرَجوا من الدنيا قبل أن يتَطعَّموا أطيبَ ما فيها، قيل له: وما أطيبُ ما فيها؟ قال: المعرفةُ بالله - عَرَقِكِلُ.

وقال شدَّادُ بن أوسٍ عَيْظُنُهُ: إنكم لم تروْا مِن الخير إلا أسبابَه، ولم تروْا من الشرِّ الله أسبابَه، الخيرُ كلُّه بحذافيره في النار، وإن الدنيا عرضٌ حاضر، يأكل منه البرُّ والفاجر، والآخرة وعدُّ صادقٌ، يحكم فيها ملكٌ قاهر، ولكلِّ بنون، فكونوا من أبناء الآخرة، ولا تكونوا من أبناء الدنيا.

وقال عمرُ بن ذرِّ: اعمَلوا لأنفسِكم رحمكم الله في هذا الليل وسوادِه؛ فإنَّ المغبونَ مَن غُبِنَ خيرَ الليل والنهار، والمحروم مَن حُرِم خيرَهما، وإنما جُعِلا سَبيلًا للمؤمنين إلى طاعة ربِّهم، ووَبالًا على الآخرين؛ للغفلة عن أنفسهم، فأحيُوا للهِ أنفُسكم بذِكْرِه؛ فإنَّما تَحْيا القلوبُ بذِكْر الله. كم من قائمٍ في هذا الليل قد اغتبَط بقيامه في حُفرتِه! وكم من نائمٍ في هذا الليل قد نَدِم على طولِ نومه عندَما يرى مِن كرامة الله عَمْرَتِه! وكم من نائمٍ في هذا الليل قد نَدِم على طولِ نومه عندَما يرى مِن كرامة الله عَمْرَتِه! للعابدين غدًا! فاغتَنِموا مَمرَّ الساعاتِ والليالي والأيام.

وقال رجلٌ لداودَ الطائي: أوصِني، فدَمِعَت عيناه، ثم قال له: يا أخي، إنَّما الليل والنهار مَراحلُ تَنزل بالناس مرحلةً مرحلة، حتى ينتهي بهم ذلك إلى آخِرِ سفَرِهم، فإن استطعتَ أن تُقدِّم في كل يوم مرحلةً -زادًا لما بين يدَيك- فافعَلْ؛ فإنَّ انقطاع السفر عن قريبٍ والأمر أعجلُ من ذلك، فتزوَّدْ لسفرِك، واقضِ ما أنت قاضِ من

أمرك، فكأنَّك بالأمر قد بَغَتَك، إني لأقول هذا وما أعلمُ أحدًا أشدَّ تضييعًا مني لذلك. ثم قام.

وجاء داودَ الطائيَّ أحدُ أصحابه بألفَيْ دِرهم، وقال: هذا شيءٌ جاء اللهُ به، لم تطلبه ولم تَشْرَهْ له نفسُك، قال داود: إنه لَمِن أَمْثَلِ ما يأخذون، قال: فما يمنعُك منه؟ قال: لعلَّ ترْكه أن يكونَ أنْجَى.

وقال محمدُ بن واسع: لقد أدركتُ رجالًا كان الرجلُ يكون رأسُه مع رأس امرأتِه على وسادةٍ واحدة، قد بلَّ ما تحتَ خدِّه من دموعِه لا تشعر به امرأتُه! ولقد أدركتُ رجالًا يقوم أحدُهم في الصيف، فتسيلُ دموعُه على خَدِّه، ولا يشعرُ به الذي إلى جَنبِه.

وقال سَلْمان الفارسيُّ تَعَافِّيَهُ: أَضْحكني ثلاثٌ وأبكاني ثلاث؛ ضَحِكتُ مِن مُؤمِّلِ الدنيا والموتُ يطلبه، وغافلٍ لا يُغفَل عنه، وضاحكِ مِلْءَ فيه، لا يَدْري أَمُسخِطُّ ربَّه أم مُرضيه.

وأبكاني ثلاث: فُرقةُ الأحِبَّة محمدٍ وحِزْبه، وهَوْل المَطْلع عند غمَرات الموت، والوقوفُ بين يدَيْ ربِّ العالمين حين لا أدري إلى النارِ انصرافي أم إلى الجنَّة.

وقال أحدُ السلف: لَأَنْ أعلمَ أن الله تقبَّل منِّي مِثقالَ حبَّةٍ من خَرْدلٍ أحبُّ إلَيَّ مِن الدنيا وما فيها؛ لأن الله تعالى يقول: ﴿إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ ٱللَّهُ مِنَ ٱلْمُتَّقِينَ ۞ [المائدة: ٢٧].

وقال إبراهيمُ التَّيْمي: مثَّلتُ نفسي في النار أُعالِجُ أغلالَها وسعيرَها، وآكُل مِن زَقُّومها، وأشربُ من حَميمِها، فقلتُ: يا نفسُ، أيَّ شيءٍ تشتهين؟ قالت: أرجِعُ إلى الدُّنيا أعملُ عملًا أنجو به من هذا العذاب.

ومثَّلتُ نفسي في الجنة مع حُورها، ألبَسُ مِن سُندسِها وإستبرقِها وحَريرها، فقلتُ: يا نفس، أيَّ شيءٍ تشتهين؟ قالت: أرجعُ إلى الدنيا فأعملُ عملًا أزدادُ به من هذا الثواب، فقلتُ: الآن أنتَ في الدنيا وفي الأُمنيَّة. والله أعلم، وصلَّى الله على محمدٍ وآلِه وسلَّم.





كان الفقهاءُ يتواصَوْن بينهم بثلاثٍ، ويَكتبُ بذلك بعضُهم إلى بعض: مَن عَمِل لآخِرته كفَاه اللهُ أَمرَ دنياه، ومَن أصلحَ سريرتَه أصلحَ الله علانيتَه، ومَن أصلح فيما بينه وبين الله أصلحَ الله تعالى فيما بينه وبين الناس.

وقال محمدُ بن كعبِ القُرَظيُّ: إذا أراد اللهُ تعالى بعبدِ خيرًا جعَل فيه ثلاثَ خِلَالٍ: فِقهٌ في الدِّين، وزَهادةٌ في الدنيا، وبصَرٌ بعُيوبِه.

وقال الحسَنُ بن صالح: العملُ بالحسَنة قوةٌ في البدن، ونورٌ في القلب، وضوءٌ في البصر. والعمل بالسيِّئة وَهْنٌ في البدَن، وظُلمةٌ في القلب، وعَمَّى في البصر.

وكتَب الحسَنُ البصريُّ إلى عُمر بن عبد العزيز يعِظُه: احتمالُ المُؤنةِ المُنقطِعة التي تَعقبُها الراحةُ الطويلة خيرٌ مِن تعَجُّلِ راحةٍ مُنقطعةٍ تَعقبُها مؤنةٌ باقية وندامةٌ طويلة.

واعلَمْ أنَّ الهول الأعظمَ أمامَك، ومِن وراءِ ذلك دارانِ، إنْ أخطأَتْك هذه صِرتَ إلى هذه، وكأنَّك بالدُّنيا لم تكن، وبالآخرةِ لم تزَل.

وكتَب أحدُ عُمَّال عُمرَ بنِ عبد العزيز إليه: إنَّ مَدينتَنا قد تهدَّمَت، فإنْ رأى أميرُ المؤمنين أن يَقطعَ لنا مالًا نَرُمُّها به فعَل. فكتب عمرُ إليه: إذا قرأتَ كتابي هذا، فحَصِّنْها بالعَدل، ونَقِّ طرُقَها من الظلم؛ فإنه عِمارتُها.

وقيل: الدِّينُ والمُلْك أخوان تَوْأمان، لا قِوامَ لأحدِهما إلا بصاحبِه؛ لأنَّ الدِّين أساسُ الملك، ثم صار الملكُ بَعدُ حارسًا للدين، فلا بدَّ للملكِ من أساس، ولا بد للدِّين من حارسٍ، وما لا حارسَ له فهو ضائع، وما لا أساسَ له فهو مهدوم.

كان جماعةٌ من المُلوك يُوعَظون فيؤثِّر الوعظُ في قلوبهم، فيَخرجون مِن مُلكِهم ودُنياهم ويَزهَدون، وكان فيهم مَن يتفكَّرُ في نفسه، ويعلمُ انقطاع الدُّنيا عنه وقُربَ رحيلِه منها، ويخافُ شدَّة الحسابِ وأهوالَ القيامة وما إلى ذلك، فيَنفِرُ من الدنيا ويَزهد في الولاية، وكلُّ مَن تدبَّر القرآنَ وتأمَّلَ أحوالَ مَن مضى لا بُدَّ أن يتأثَّر ويتجافى عن الدنيا، ولكنْ مُقِلُّ ومُكثِر، إلا مَن عَمِيت بصيرتُه.

## وشعــرًا:

يا خَدُّ إِنَّكَ إِنْ تُوسَّدُ لِيِّنَا وُسِّدتَ بعدَ الموتِ صُمَّ الجَنْدَلِ فَامْهَدْ لِنَفْسِكَ صالحًا تسعَدْ بهِ فلتَنَدَمنَّ غددًا إذا لهم تَفعَلِ

قال تعالى: ﴿ أَقَرَبَتِ ٱلسَّاعَةُ وَانشَقَ ٱلْقَمَرُ ۞ [القمر: ١]، وقال تعالى: ﴿ أَقَىَ أَمْرُ ٱللَهِ فَلَا تَسْتَعْجِلُوهُ ﴾ [النحل: ١]، وقال: ﴿ أَقْتَرَبَ لِلنَّاسِ حِسَابُهُمْ وَهُمْ فِي غَفْلَةٍ مُعْرِضُونَ ۞ ﴾ [الأنبياء: ١].

قال تعالى: ﴿ إِنَّهُمْ يَرَوْنَهُ و بَعِيدًا ۞ وَنَرَكُهُ قَرِيبًا ۞﴾ [المعارج: ٦، ٧]، وقال: ﴿ وَمَآ أَمْرُ ٱلسَّاعَةِ إِلَّا كَلَمْحِ ٱلْبَصَرِ أَوْ هُوَ أَقَرَبُ ﴾ [النحل: ٧٧].

روى ابنُ مسعودٍ رَهَ قَال: بينما رجلٌ ممَّن كان قبلكم في مملكتِه، تَفكَّرَ فعَلِم أن ذلك منقطعٌ عنه، وأنَّ الذي هو فيه قد شغَله عن عبادة ربِّه تعالى، فخرَج ذاتَ ليلةٍ من قصره، فأصبَح في مملكةِ غيره، فأتى ساحلَ البحر وكان يَضرِبُ اللَّبِنَ بالأُجرة،

فيأكل ويتَصدَّق بالفضل من قُوتِه، فلم يزَلْ كذلك حتى رُفِع أمرُه إلى ملكِ تلك الناحية.

فأرسَل الملكُ إليه أن يأتيه، فأبى، فأعاد إليه الرسولَ فأبى، وقال: ما لَه وإيَّاي! فرَكِب الملكُ، فلمَّا رآه الرجل ولَّى هاربًا، فلما رأى ذلك الملكُ جَدَّ في أثَرِه، فلم يُدرِكُه، فناداه: يا عبد الله، إنه ليس عليك منِّي بأس. فأقام حتى أدركه.

فقال له: مَن أنت يرحمُك الله؟ قال: فلان بن فلان صاحبُ كذا وكذا، فقال: وما شأنك؟ فقال: تفكَّرتُ في أمري فعلمتُ أنَّ ما أنا فيه منقطعٌ عني لا محالة، وأنه قد شغَلني عن عبادة ربِّي فتركتُه وجئتُ هنا أعبدُ ربِّي عَبَرَتُكِكُ.

فقال: ما أنتَ بأحوجَ إلى ما صنعتَ مني، فنزَل عن دابَّتِه فسيبَها، وإلى ثيابه فألقى بها، ثم اتبعَه، فكانا جميعًا، فدعَوَا الله تعالى أن يُميتَهما جميعًا، فماتا. قال ابنُ مسعود: ولو كنتُ بِرُمَيلةِ مِصر لأريتُكم قبريَّهِما بالنَّعتِ الذي نعَتَ لنا رسولُ الله على بنحوه (۱).

إِلَى اللهِ أَشْكُو لَوْمَ نفسٍ شَحِيحةٍ على الخيرِ قد أَضْنى فؤادي عِلاجُها إذا سَالَتْني شَهُوةً قَد منَعتُها أدامَت سُؤالي واستمرَّ لَجَاجُها وإنْ سُمْتها خَيرًا تفوزُ بنَفعِهِ غَدًا نفرَت مِنِّسي ودامَ انزعاجُها فقد ضِقتُ يا مولايَ ذَرْعًا وأظلمَتْ علَيَ الأراضي الواسعات فِجَاجُها فَهَبْ ليَّ يا نُورَ السَّمواتِ فِطْرةً يُضيء لِعَيني في السُّلوك سِراجُها فَهَبْ ليَّ يا نُورَ السَّمواتِ فِطْرةً يُضيء لِعَيني في السُّلوك سِراجُها

والله أعلم، وصلى الله على محمدٍ وآلِه وسلم.

<sup>(</sup>١) رواه أحمد (٤٣١٢)، وأبو يَعْلى في مسنده (٥٠١٥).



ثم اعلَمْ أن الدنيا بأسرِها وبجميع لذَّاتها لا تُساوي - في باب السعادة واللذة الروحيّة - شيئًا، قال الإمام عليٌّ تَوَالْكُ. أصاب الدُّنيا مَن حَذِرَها، وأصابَت مَن أَمِنَها، وقال: الدُّنيا لا تَصْفو لشاربٍ ولا تُبْقي لِصاحب، ولا تَخْلو مِن فتنة، ولا تنكشفُ إلا عن مِحنة.

فَأَعْرِض بقلبك عنها قبل أن تُعرِضَ عنك، واستبدِلْ بها خيرًا منها قبلَ أن تَستبدلَ بك؛ فإنَّ نعيمَها متحولٌ وأحوالها متنقلة، ولَذَّاتها فانيةٌ وتَبِعاتها باقية.

واعلَمْ أَنَّ مَثَل الدنيا كَمَثَل الحيَّة؛ ليِّنٌ مَسُّها، قاتلٌ سمُّها، فاقتصِدْ فيما يُعجبك فيها؛ لِقلة ما يَصحبُك منها، وكُن أحذَر ما تكونُ لها وأنت آنِسٌ بها؛ فإنَّ صاحِبَها كلما اطمأنَّ منها إلى سُرورِ أشْخصَه ذلك إلى مكروهٍ أو غرور.

وقال آخَر: وجُمْلة الأمر أنك إذا نظرتَ بعقلِك أَيُّها الرجل، فعلمتَ أن الدنيا لا بقاءَ لها، وأن نَفْعها لا يَفِي بضَرِّها وتَبِعاتها؛ مِن كدِّ البدن وشَغْلِ القلب في الدنيا، والعذابِ الأليم والحساب الطويل في الآخرة الذي لا طاقة لك به.

فإذا علمتَ ذلك جِدًّا زَهِدتَ في فُضول الدنيا، فلا تأخذ منها إلا ما لا بُدَّ لك منه في عبادة ربِّك، وتدع التنعُّم والتَّلنُّذ إلى الجنَّة دارِ النعيم المقيم في جوار ربِّ العالمين، المَلِك القادر الغنيِّ الكريم. قال الواصفُ لحالِ أهل وقته:

غاضَ الوَفاءُ فمَا تَلْقاه في عِدَةٍ وأَعْوزَ الصِّدْقُ في الأخبارِ والقَسَمِ

وعلمتَ أنَّ مُؤنة الخلق أكثرُ مِن مَعُونتهم فيما يَعْنيك، وتركتَ مُخالطتَهم إلا فيما لا بدَّ لك منه، تنتفعُ بخيرهم وتجتنبُ مِن ضَرِّهم، وتجعل صُحبتَك لمن تربحُ بصُحبته، ولا تَخْسر ولا تندم على خِدمتِه، وأُنْسِك بكتابه ومُلازمتِك إيَّاه.

فشَـمِّرْ ولُـذْ بِاللهِ واحفَظْ كِتابَـهُ ففيـه الهدى حَقَّا وللخيـرِ جَامِعُ ومِنه بلا شكِّ تُنَالُ المَنافعُ بِ يتَسلَّى مَن دهَتْهُ الفَجائعُ

هـو الـذُّخْرُ لِلمَلهـوفِ والكَنـزُ والرَّجـا بِهِ يَهْتِدي مَن تِاهَ في مَهْمَـهِ الهَـوَى

فترى منه كلَّ جميل وإفضال، وتجده عندَ كلِّ نائبةٍ في الدنيا والآخرة؛ كما في الحديث: «احفَظِ الله يحفَظْك، احفَظِ الله تجده تُجاهَك -وفي رواية: تجده أمامَك-تَعرَّفْ إلى اللهِ في الرَّخاءِ يَعرفْك في الشدَّة...»(١) الحديث.

واعلم أنَّ الشيطان خبيثٌ قد تَجرَّد لِمُعاداتِك، فاستعِذْ بربِّك القادر من هذا الكلب اللعين، ولا تَغفُلْ عن مَكائده، فاطرُدْه بذِكْر الله والاستعاذةِ من شرِّه.

فإنه يسيرٌ إذا ظهَرَت منك عزيمةٌ صادقة، وإنه كما قال اللهُ تعالى: ﴿ إِنَّهُ و لَيْسَ لَهُ و سُلْطَنُ عَلَى ٱلَّذِيرَ ءَامَنُواْ وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ۞﴾ [النحل: ٩٩].

وقال آخَرُ: ما الدُّنيا وما إبليس! أما الدنيا فما مضى منها فحُلْم، وما بقى فأمانيُّ، وأما الشيطان فوَاللهِ لقد أُطيعَ فما نفَع، بل ضَرَّ، ولقد عُصِي فما ضرَّ.

وعلمتَ جَهالةَ هذه النَّفسِ وجِماحَها إلى ما يَضُرُّها ويُهلِكها، فنظرتَ إليها -رحمةً لها- نظرةَ العقلاءِ والعلماء الذين ينظرون في العواقب، لا نظَرَ الجُهَّال والصِّبيان الذين ينظرون في الحال، ولا يَفطِنون لغائلةِ الأذي، ويَنفرون من مَرارة

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (٢٥١٦)، وأحمد (٢٦٦٩).

الدواء! فألجِمْها بلِجام التَّقْوى؛ بأنْ تمنَعَها عمَّا لا تحتاج إليه بالحقيقة من فُضول الكلام، والنظرِ والتلبيس بخَصْلةٍ فاسدة من طُولِ أمَل أو حسدٍ أو كِبْر أو نحوِ ذلك.

ثم اعلَمْ أن الشيطان قاسَمَ أباك وأُمَّك حواءً: إنه لَهما لَمِن النَّاصحين، وقد علمتَ كذبَه وغِشَّه، ورأيتَ فِعله بهما، وأمَّا أنت فقد أقسَمَ أن يُغوِيَك؛ ﴿قَالَ فَبِعِزَيِكَ لَأُغُويِنَهُمْ أَجْمَعِينَ هَا الفِرار عن مَكائده، والعجَبُ ممن يُصدِّق بعداوته ويتبعُ غوايتَه.

والنَّفُسُ كالطِّفُل إِن تُهمِلْه شَبَّ على وراعِها وَهْيَ فِي الأعمالِ سَائمةً كَامَمُ حَسَّنَتْ لَانَّةً للمرع قاتلة وخالِفِ النَّفُسَ والشيطانَ واعصِهِما واستَفرغ الدَّمع مِن عينٍ قد امتلاَّتْ

حُبِّ الرَّضاعِ وإن تَفطِمْ لهُ يَنْفَطِمِ وإنْ هي استَحْلَتِ المَرْعى فلا تُسِم من حيثُ لم يَدْرِ أن السُّمَّ في الدَّسَمِ وإنْ هُما محَضَاك النُّصحَ فاتَهِم مِن المَحارمِ والْزَمْ حِمْية النَّدَمِ

قال في الفنون: مِن عجيبِ ما نقَدتُ مِن أحوالِ الناس: كَثرةُ ما ناحوا على خَراب الديار وموتِ الأقارب والأسلاف، والتحسُّر على الأرزاق بذمِّ الزمان وأهلِه، وذِكْر نكَدِ العيش فيه.

وقد رأَوْا مِن انْهِدام الإسلامِ وشعَثِ الأديان، ومَوت السُّنن وظهور البدع، وارتكابِ المعاصي وتقَضِّي العمر في الفارغ الذي لا يُجْدي، والقبيحِ الذي يوبِتُ ويؤذي، فلا أجد منهم مَن ناح على دينه ولا بَكى على فارطِ عُمرِه، ولا أسَى على فائتِ دهره.

وما أرى لذلك سببًا إلا قلة مُبالاتهم بالأديان، وعِظَم الدنيا في عيونِهم؛ ضدَّ ما كان عليه السلَفُ الصالح، يَرْضُون بالبلاغ ويَنوحون على الدِّين!

قلتُ: فكيف لو رأى أهلَ هذا الزمن الذي كثرَت فيه المعاصي والملاهي، وانفتحَت فيه الدنيا على كثيرٍ من الناس، فلا حول ولا قوة إلا بالله.

ومن عجيبِ ما رأيتُ أنا: أنَّ أحدَنا إذا ناداه أميرٌ أو وزير، أو مساعدٌ أو مدير، يُبادر ويقوم بسرعةٍ لداعي الدنيا ولا يتأخَّر، ويسمع داعي الله يَدْعوه إلى الصلاة التي هي الصِّلةُ بينه وبين ربِّه -جلَّ وعلا وتقدَّس- فيتَثاقلُ ولا يهتمُّ لها، وإنْ قام بعد التريُّث فكأنه مُكْرَهٌ يُدفَع إليها دفعًا، عكسَ ما عليه السلفُ الصالح من المبادرة والمرابطة، وتركِ الأعمال فورًا عندما يسمعون «حيَّ على الصلاةِ، حيَّ على الفلاح»، وكثيرٌ من المساجد عندهم تجدُ الصفَّ الأول يتم قبلَ الأذان.

وقد ازداد الطِّين بلَّةً بما حدَث عندنا من المُنكَرات قتَّالةِ الأوقات، مُفرِّقة النفوس والأبدان، ومُشتِّتة القلوب؛ وذلك كالتلفزيون والمِذْياع والفيديو، والجرائدِ والمجلَّات، ومُخالطةِ المُنحرفين والفاسقين، والمنافقين والكافرين والمجرمين، أبعدَهم الله!

سَيْرُ المَنايا إلى أعمارِنا خَبَبُ كيف النَّجاءُ وأيدِيها مُصمِّمةٌ وهل يُؤمِّلُ نيلَ الشَّمْل ملتئمًا وما إقامتُنا في مَنزلٍ هتَفَتْ وآذَنتْنا وقد تمَّتْ عِمارتُهُ أزْرَتْ بنا هذه الدُّنيا فمَا أمَلُ هذا وليسَت سِهامُ الموتِ طائشةً

فمَا تَبِينُ ولا يَعْتاقُها نصَبُ بِلَبْحِنا بِمُدَى لِيسَتْ لها نُصُبُ بِسَفْرٌ لهم كلَّ يوم رِحلةٌ عجَبُ فيه بنا مُلْ قسكنَّا رَبْعَهُ نُوبُ فيه بنا مُلْ قريبٍ داثرٌ خَرِبُ بِأَنَّه عين قريبٍ داثرٌ خَرِبُ إلا لِرَيبِ المَنايا عِندَهُ أَرَبُ وَهَلْ تَطيشُ سِهامٌ كُلُّها نُصُبُ وهَلْ تَطيشُ سِهامٌ كُلُّها نُصُبُ

ونحنُ أغراضُ أنواعِ البَلاءِ بِها قبلَ المَمات فمَرْميٌ ومُرتَقِبُ وَمُرتَقِبُ أَغراضُ أنواعِ البَلاءِ بِها قبلَ المَمات فمَرْميٌ ومُرتَقِبُ أَيْدَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّلَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّالِي وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّاللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّا لَا المُعْلَقُلْمُ وَاللَّالِمُ الللَّالِي اللَّلْمُ اللَّلْمُل

قال ابنُ القيِّم ﴿ لَكُلُلُهُ: كلُّ آفةٍ تدخل على العبد فسببُها ضياعُ القلب، وفسادُ القلب يعود بضَياع حقِّه من الله تعالى، ونُقْصان درَجتِه ومنزلتِه عنده.

ولهذا أوصَى بعضُ الشيوخ فقال: احذَروا مُخالطة مَن تُضيِّعُ مُخالطتُه الوقت، وتُفسد القلب، فإنْ ضاع الوقتُ وفسَدَ القلبُ انْفرَطَت على العبد أمورُه كلُّها، وكان ممَّن تقال الله فيه: ﴿ وَلَا تُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ مِعَن ذِكْرِنَا وَأَنْبَعَ هَوَلَهُ وَكَانَ أَمْرُهُ و فُرُطًا ۞ ، والكهف: ٢٨].

ومَن تأمَّلَ حالَ هذا الخلق وجَدَهم كلَّهم -إلا أقلَّ القليل- مِمَّن غفَلَت قلوبُهم عن ذكر الله تعالى، الذي به تَحْيا القلوبُ وتطمئنُّ، واتَّبَعوا أهواءهم وصارت أمورُهم ومَصالحهم فرُطًا؛ أي: فرَّطوا فيما ينفعُهم ويعود عليهم بمصالحهم، واشتَغلوا بما لا ينفعُهم، بل بما يعود بضَررِهم عاجلًا وآجلًا.

وهؤلاء قد أمَر اللهُ سبحانه رسولَه ألّا يُطيعَهم؛ فطاعةُ الرسول عَلَيْ لا تتمُّ إلا بعدمِ طاعة هؤلاء؛ لأنهم إنما يَدْعون إلى ما يُشاكِلُهم؛ من اتّباع الهوى، والغفلةِ عن ذكر الله.

والغفلةُ عن ذكر الله والدارِ الآخرة متى تزوَّجَت باتباع الهوى تولَّد بينهما كلُّ شر، وكثيرًا ما يقترنُ أحدُهما بالآخر ولا يُفارقه.

ومن تأمَّل فسادَ أحوال العالم عمومًا وخصوصًا، وجده ناشئًا عن هذَين الأَصْلَين؛ فالغفلةُ تَحولُ بين العبد وبين تصوُّرِ الحق، ومعرفتِه والعلم به، فيكون

بذلك من الضالِّين، واتباعُ الهوى يصدُّه عن قصدِ الحق وإرادتِه واتباعِه، فيكون من المغضوبِ عليهم.

وأما المُنعَمُ عليهم فهم الذين منَّ الله تعالى عليهم بمعرفةِ الحق عِلمًا، وبالانقيادِ الله وإيثارِه عمَّا سِواه عملًا، وهؤلاء هم الذين على سبيل النجاة، ومَن سواهم على سبيل الهلاك.

ولهذا أمرَنا الله ﷺ أن نقول كلَّ يوم وليلةٍ عدةَ مرات: ﴿ ٱهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ۗ وَلَهُ ٱلضَّآلِينَ ﴾ [الفاتحة: ٢، ٧].

فإنَّ العبد مضطرٌّ كلَّ الاضطرار إلى أن يكون عارفًا بما ينفعه في معاشه ومعاده، وأن يكون مؤثِرًا مُريدًا لما ينفعه، مجتنبًا لما يضرُّه؛ فبمجموع هذين قد هُدي إلى الصراط المستقيم، فإن فاته معرفةُ ذلك سلَك سبيل الضالين.

وإنْ فاتَه قصْدُه واتِّباعُه سلَك سبيلَ المغضوبِ عليهم، وبهذا تعرفُ قَدْرَ هذا الدُّعاء العظيم، وشِدَّة الحاجةِ إليه وتَوقُّفَ سعادةِ الدنيا والآخرةِ عليه.

وقال آخَرُ: حافِظْ على الأوقات؛ فإن الوقت رأسُ المال، ولا تُضيِّعْها بالفراغ، والكَّه بالفراغ، والمَلَّه الله فادة أو الاستفادة، أو بهِما جميعًا، واعرِفْ ما يَذهب به ليلُك ونهارُك، وجَدِّدْ توبتَك في كل وقت.

وقسِّمْ وقْتَك ثلاثة أقسام: قِسمٌ لطلبِ العِلم، وقسمٌ للعمل الذي تستعين به على مصالح دُنياك وآخرتِك، وقِسمٌ لحقوق نفسِك وما يَلزمُك، واعتبِر بمَن مضى، وتفكَّرْ في مُنصَرَفِ الفريقَيْن بين يدَي الله -جلَّ وعلا وتقدس-: فريتٌ في الجنة، وفريتٌ في السعير.

واستحضِرْ قُربَ الله منك؛ كما في الحديث: «فإن لم تكن تراه فإنه يراك» (١)، وأكرِم الكتَبة الحافِظين؛ فقد أوصى رسولُ الله على بالجارِ مِن الناس الذي بينك وبينه جدارٌ وأحجار، فكيف بالجارِ الكريم الذين قالَ اللهُ فيهم: ﴿وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَكَفِظِينَ ۞ حِدارٌ وأحجار، فكيف بالجارِ الكريم الذين قالَ اللهُ فيهم: ﴿وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَكَفِظِينَ ۞ حِدارٌ وأما كَتِينَ ۞ يَعَلَمُونَ مَا تَفْعَلُونَ ۞ [الانفطار: ١٠ - ١٢]، وقال - جلَّ وعلا وتقدَّس -: ﴿إِذْ يَتَلَقَى النِّيَانِ عَنِ الْيَمِينِ وَعَنِ الشِّمَالِ قَعِيدٌ ۞ [ق: ١٧].

فرِعايةُ جِواره أَحَقُّ، وإكرامُ قُربه أوجَبُ؛ لأنه أسبَقُ وألصقُ، وليس بينك وبينه جِدارٌ ولا أحجار ولا حائل، ومع الأسف الشديد أن الأذيَّة لَهُما لا تَفْتُر على مَرِّ الساعات، ولكنْ مُقِلُّ ومُكثِر.

# شعـرًا:

كُن ليِّنَا للجارِ واحفَظْ حقَّهُ كرَمًا ولا تَكُ للمُجاوِرِ عَقْربَا واحفَظْ مَقَادِ عَقْربَا واحفَظْ أَمَانتَهُ وكُنْ عِنًّا لَهُ أَبَاللَّهُ الْمُحَالِقِ عَقْربَا ساءَهُ فَتَجَنَّبَا

علامةُ صِحة الإرادة أن يكونَ هَمُّ المُريد رِضاءَ ربِّه، واستِعْدادَه للِقائه، وحُزنَه على وقتٍ في غيرِ مَرْضاة ربِّه وأسَفِه على قُربه، والأُنسَ به، وجِماعُ ذلك أن يُصبح ويُمسِيَ وليس له همُّ غيرَه.

وقال: أعظمُ الإضاعات إضاعتان، هما أصلُ كلِّ إضاعة؛ إضاعةُ القلب، وإضاعةُ الوقت؛ فإضاعةُ القلب من إيثارِ الدُّنيا على الآخِرة، وإضاعةُ الوقت مِن طُولِ الأمَل.

فاجتمَع الفساد كلُّه في اتباعِ الهوى وطولِ الأمل، والصلاحُ كلُّه في اتباع الهدى والاستعدادِ للقاء الله، والله المستعان.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٥٠)، ومسلم (٨).

الناسُ منذُ خُلِقوا لم يَزالوا مُسافرين، وليس لهم حَطٌّ عن رِحالهم إلا في الجنةِ أو النار، والعاقلُ يعلمُ أن السفر مبنيٌّ على المشقَّة وركوبِ الأخطار.

ومِن المُحال عادةً أن يُطلَب فيها نعيمٌ ولَذَّة وراحة، إنَّما ذلك بعد انتهاء السفر، ومِن المُحلوم أن كلَّ وَطْأةِ قدَم، أو كل آنٍ من آناتِ السفر غيرُ واقفةٍ، ولا المكلَّفُ واقف. وقد ثبَت أنه مسافرٌ على الحال التي يجب أن يكون المسافرُ عليها؛ مِن تهيئةِ الزَّاد الموصِّل، وإذا نزَل أو نام أو استراح فعلى قدَم الاستعداد للسَّيْر.

قال بعضُ العلماء: يا إخواني، اجتَهِدوا في العمل؛ فإن يَكُن الأمرُ كما نرجو من رحمة الله وعفوه؛ كانت لنا درجاتٌ في الجنة، وإن يكن الأمرُ شديدًا كما نخافُ ونُحاذر لم نَقُل: ﴿رَبَّنَا أَخْرِجْنَا نَعْمَلُ صَلِحًا غَيْرَ ٱلّذِي كُنَا نَعْمَلُ ﴾ [فاطر: ٣٧]، نقول: قد عَمِلنا فلم ينفَعْنا.

وقال رجلٌ لمحمدِ بن المُنكَدِر: الجِدَّ الجِد، والحذَر الحذر؛ فإن يكن الأمرُ على ما تَرْجون كان ما قدَّمتُم فضلًا، وإن يَكُن الأمرُ على غير ذلك لم تَلُوموا أنفسَكم.

فأنت أكرَمُ مَن يَعْفُ و ومَن صفَحَا اللّا رَجَاءً ولُطفًا منكَ إِنْ نفَحَا اللّه وجَدتُ جَنابَ اللّطفِ مُنفَسِحًا اللّه تفرّجَ بابُ الضِّيق وانْفتَحَا

يا رَبِّ صفْحَك يَرْجو كلُّ مُقْترفٍ يا رَبِّ صفْحَك يَرْجو الخَلاصَ بهِ يا رَبِّ لا سَببُ أَرْجو الخَلاصَ بهِ فما لَجَاْتُ إلى رَبِّي بمُعضِلَةٍ ولا تَضَايَقَ أمر و فاستجرْتُ به

وقال بعضُهم لبعض الفقراء مرةً -وقد رأى عليه أثرَ الجوع والضُّر-: لِمَ لا تسألُ الناسَ لِيُعطوك؟ قال: أخافُ أن أسألُهم فيَمنعوني فلا يُفلِحوا، وقد بلَغَني عن النبع عليه أنه قال: «لو صدَقَ السائلُ ما أفلحَ مَن منعَه»(١).

<sup>(</sup>١) ذكره ابنُ قتيبة الدِّينوري في تأويل مختلف الحديث (١/ ١٢٩)، ضمن أحاديث قال عنها: لَيْسَ لَهَا =

المراحل التي يمرُّ بها الخلق سِتة:

السَّفَر الأول: سَفر السُّلالة من الطِّين.

السفر الثاني: سَفر النُّطفة من الظَّهر إلى البطن.

السفر الثالث: من البطن إلى الدنيا.

السفر الرابع: من الدُّنيا إلى القبور.

السفر الخامس: من القُبور إلى العرض للحساب.

السفر السادس: من العرض إلى منزلِ الإقامة.

وقد قطعنا نِصف السفر؛ نسألُ الله الإعانة والسَّداد على الباقي، والله أعلم، وصلى الله على محمد، وعلى آله وصحبِه وسلَّم.



= أَصْلٌ. وذكره ابنُ عبد البرِّ في التمهيد (٥/ ٢٩٧)، وقال: وَهَذَا حَدِيثٌ مُنْكَرٌ لَا أَصْلَ لَهُ فِي حَدِيثِ مَالِكٍ وَلَا يَصِحُّ عَنْهُ.



اختار أحدُ الحكماء أربع كلمات من أربع كتب؛ مِن التوراة: مَن رضي بما أعطاه اللهُ استراحَ في الدنيا والآخِرة، ومن الإنجيل: مَن هدَم الشهواتِ عَزَّ في الدنيا والآخرة، ومن الزَّبُور: مَن تفرَّدَ عن الناس نَجا في الدنيا والآخِرة، ومِن الفرقان: مَن حَفِظ اللِّسانَ سَلِمَ في الدُنيا والآخِرة.

وعن عبدِ اللهِ بن المُبارَك قال: إن رجلًا حكيمًا جمَع الأحاديثَ فاختار منها أربعين ألفًا، ثم اختار منها أربعين ألفًا، ثم اختار منها أربعة آلاف، ثم اختار منها أربع كل حالٍ، والثانية: لا تغتر ثم اختار منها أربع كلمات؛ إحداهن ً: لا تَثِقن بامرأة على كل حالٍ، والثانية: لا تغتر بالمال على كلّ حال، والثالثة: لا تُحمّل مَعِدتك ما لا تُطيقه، والرابعة: لا تَجمع من العلم ما لا ينفعُك.

ورُوي عن عبد الله بن مسعود تَعَالِمُنَهُ قال: أربعةٌ مِن ظُلمة القلب؛ بطنٌ شبعانُ من غير مُبالاة، وصحبةُ الظالمين، ونسيانُ الذنوب الماضية، وطُولُ الأمل.

وأربعةٌ مِن نور القلب؛ بطنٌ جائع مِن حذَر؛ أي: خشية أن يكون ممَّا لا يَحِل له، وصحبةُ الصالحين، وحفظُ الذنوب الماضية، وقِصَرُ الأمل.

ورُوي أنَّ رجلًا خرَج من بني إسرائيل إلى طلب العلم، فبلَغ ذلك نبيَّهم فبعَث إليه، فقال له: يا فتى، أعِظُك بثلاثِ خِصالٍ فيها عِلمُ الأوَّلين والآخِرين؛ خَفِ اللهَ في السرِّ والعلانية، وأمسِكْ لسانَك عن الخَلقِ لا تذكرهم إلا بخير، وانظُر خُبزَك الذي تأكله حتى يكون من الحلال. فامتنَع الفتى عن الخروج.

كان مَن قَبْلَنا يَتواصَون بثلاثِ خصال: مَن عَمِل لآخرتِه كَفاه الله أَمْرَ دِينه ودُنياه، ومَن أحسن سَريرتَه أحسَن الله علانيتَه، ومَن أصلح ما بينه وبين الله أصلح الله ما بينه وبين النه أصلح الله ما بينه وبين الناس.

رُوي عن النبيِّ عَلَيْ أَنه خرَج ذاتَ يوم على أصحابه فقال: كيف أصبَحتُم؟ فقالوا: أصبحنا مؤمنين بالله، فقال: وما علامة أيمانكم؟ قالوا: نصبر على البلاء، ونَشكرُ على الرخاء، ونَرضى بالقضاء، فقال عليه الصلاة والسلام: أنتم مؤمنون حقًا وربِّ الكعبة (١).

ق وم هُمُ ومُهمُ باللهِ قد عَلِقَت فَمَا لَهُمْ هِممُ تَسْمو إلى أَحَدِ فَمَا لَهُمْ هِممُ تَسْمو إلى أَحَدِ فَمَا لَهُمْ وَسِيِّدُهمْ يَا حُسْنَ مَطلبِهم للواحدِ الصَّمَدِ فَمَطْلَبُ القومِ مَوْلاهُمْ وَسِيِّدُهمْ مَا إِنْ تَنَازَعَهمْ دُنْيا ولا شَرَتُ مِن المَطامعِ واللَّذَاتِ والوَلَدِ مِن المَطامعِ واللَّذَاتِ والوَلَدِ ولا لِلسَّرورِ حَلَّ في بلَدِ ولا لِلسَّرورِ حَلَّ في بلَدِ ولا لِلسَّرورِ حَلَّ في بلَدِ الأَمُسارَعةً في نَيال مَنزليةٍ يَحْظى بها مُخلِصٌ للواحدِ الأَحَدِ الأَحَدِ الأَحَدِ

قيل لإبراهيمَ بنِ أدهم: بِمَ وجَدتَ الزُّهد؟ قال: بثلاثةِ أشياء؛ رأيتُ القبر مُوحِشًا وليس معي مؤنِس، ورأيتُ طريقًا طويلًا وليس معي زاد، ورأيتُ الجَبَّار قاضيًا وليس معي حُجةً.

حُصون المؤمنين ثلاثة: المَسْجد حِصنٌ، وذِكْر الله حِصن، وقراءةُ القرآن حصن.

وسُئل ابنُ عباسٍ: ما خيرُ الأيام؟ فقال: يوم الجمعة، قيل: وما خيرُ الشهور؟ قال: شهرُ رمضان، قيل: وما خيرُ الأعمال؟ قال: الصلواتُ الخمسُ لِوقتِها.

\_

<sup>(</sup>١) بنحوه في معجم ابن عساكر (١٦٨)، وقال: غريب الإسناد والمتن، لم أكتبه إلا عنه.

وقال عليٌّ تَعَالَّنُهُ: خيرُ الأعمال ما يَقْبل اللهُ منك، وخيرُ الشهور ما تتوب فيه إلى الله توبة نصوحًا، وخيرُ الأيام ما تَخرج فيه من الدُّنيا إلى الله تعالى مؤمنًا بالله، وكان تَعَالَى يتعوَّذ بالله من ألْسنةٍ تَصِف، وقلوبِ تعرف، وأعمالٍ تُخالف.

رُوي عن النبي عَلَيْ أنه قال: «حُبِّب إليَّ من دُنياكم الطِّيبُ والنِّساء، وجُعِلَت قُرَّةُ عيني في الصلاة» (١). وكان معه أصحابه جلوسًا، فقال أبو بكر: صدقتَ يا رسول الله، وحُبِّب إليَّ من الدنيا ثلاث؛ النظر إلى وجهِ رسول الله، وإنفاقُ مالي على رسول الله، وأن تكونَ ابنتي تحتَ رسول الله. فقال عمرُ: صدقتَ يا أبا بكر، وحُبِّب إليَّ من الدنيا ثلاث: الأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، والثوبُ الخَلق. فقال عثمانُ: صدقتَ يا عمر، وحُبِّب إليَّ من الدنيا ثلاث؛ إشباع الجِيعان، وكِسْوة العُريان، وتلاوة القرآن. فقال عليُّ: صدقتَ يا عثمان، وحُبِّب إليَّ من الدنيا ثلاث؛ الخِدمة للضيف، والصومُ في الصيف، والضَّرب بالسيف.

فبينما هم كذلك إذ جاء جبريلُ وقال: أرسَلني الله الله الله عمَّا سَمِع مَقالتَكم وأمرَك أن تسألني عمَّا أُحب إن كنتُ من أهل الدنيا، فقال: إرشاد الضالِّين، ومؤانَسةُ الغُرباء القانتين، ومعاونةُ أهل العيال المُعسِرين.

وقال جبريلُ: ربُّ العزة عَلَيْ يُحِب مِن عباده ثلاثَ خصال؛ بَذْلَ الاستطاعة، والبكاءَ عند الندامة، والصبر عند الفاقة.

وعن عليٍّ أنَّ أصعب الأعمال أربعُ خِصال: العفوُ عند الغضَب، والجُود في العُسرة، والعِفَّة في الخُلُوة، وقولُ الحق لِمَن يخافُه أو يَرْجوه.

<sup>(</sup>١) رواه النسائي (٣٩٣٩)، وأحمد (١٢٢٩٣)، بدون الزيادة التي بعده.

وفي الزَّبور: أوحى الله تعالى إلى داود بَهِ أَنَّ العاقل الحكيم لا يَخْلو من أربع ساعات؛ ساعة فيها يُناجي ربَّه، وساعة فيها يُحاسب نفسَه، وساعة يمشي فيها إلى إخوانِه الذين يُخبرونه بعُيوبه، وساعة يُخلِّي بين نفسِه وبين لذَّاتِها الحلال.

وروُي عن رسولِ الله عَيْكَةِ أنه قال لأبي ذرِّ الغِفاري: «يا أبا ذر، جَدِّد السفينةَ فإنَّ البحرَ عميق، وخُذِ الزادَ كاملًا فإنَّ السفرَ بعيد، وخَفِّف الحِمْل فإنَّ العقبة كَوُّود، وأخلِصِ العمل فإنَّ الناقدَ بصير»(١).

### شعـرًا:

ولم تَدْرِ فِي أَيِّ المَكانَيْنِ تَنرِلُ

وكيف تَنامُ العَينُ وَهْدِي قَريرةٌ آخر:

يَطُولُ النَّوى فيها ودارُ شَاءِ وكُنْ بينَ خوفِ مِنهما ورَجاءِ

أمامَكَ يا نَوْمانُ دارُ سَعادةٍ خُلِقتَ لإحْدَى الغايتينِ فلا تنمُ

وقال عليُّ بنُ أبي طالب سَحَالَتُهُ: عليكم بخمسِ كلمات؛ لا يَرْجُونَ أحدُكم إلا ربَّه، ولا يخافَنَ إلا ذنْبه، ولا يستحي إذا لم يعلَمْ شيئًا أن يتعلَّمه، ولا يستحي إذا سُئل عمَّا لم يعلم أن يقولَ اللهُ أعلم، وعليكم بالصبر؛ فإنه من الإيمان بمنزلة الرأس من الجسد.

اعلم أنه يُقدَّمُ الأهمُّ فالأهمُّ؛ الأهمُّ أمرُ الدين، فلْيُقدَّم على أمر الدنيا، والمقدَّم من أمر الدين صحةُ العقيدة؛ بتوحيد الله وتحميده، وتنزيهه وتقديسه، واعتقاد انفرادِه واختصاصه بصفات الكمال، وتجرُّدِه عن النَّقايص والعيوب كلِّها المتَّصِلاتِ

<sup>(</sup>١) الفردوس بمأثور الخطاب للديلمي (٨٣٦٨).

والمنفصلات، وتنزيهِ عنها، وأنه ليس كمِثله شيء؛ لا في ذاتِه ولا في صفاته ولا في أفعالِه، وأنه له الأسماءُ الحسني والصِّفاتُ العُلَى، والكمالُ المُطلَق من كلِّ الوجوه.

وعن بعض الحكماء: أربعة حسنٌ، ولكنَّ أربعة أحسنُ منها؛ الحياء من الرجال حسنٌ، ولكنة من النساء أحسن، والعدلُ من كل أحدٍ حسن ولكنه من القُضاة والأمراء أحسن، والتوبة من الشيخ حسنٌ، ولكنها من الشابِّ أحسن، والجُود من الأغنياء حسنٌ، ولكنه من الفقير أحسن.

وعند أحد الحكماء: أربعةٌ قبيح، لكن أربعة منها أقبح، الذنبُ من الشابِّ قبيح، وهو من الشيخ أقبح، والاشتغالُ بالدنيا من الجاهلِ قبيح، ومن العالِم أقبح، والتكاسلُ في الطاعة من جميع الناس قبيح، ومن العلماء وطلبةِ العلم أقبح، والتكبُّر من الأغنياء قبيح، ومن العلماء أقبح.

وعن عليِّ تَعَلَّفُهُ: مَن اشتاق إلى الجنَّة سارعَ إلى الخيرات، ومَن تيقَّن الموتَ انهدمَت عليه اللذَّات، ومَن عرَف الدنيا هانت عليه المُصيبات، ومَن أشفَق من النار انتَهى عن الشَّهَوات.

وقال عمرُ تَعَالَىٰ : الهوى بحرُ الذُّنوب، والنفسُ بحرُ الشهوات، والموت بحرُ الأعمار، والقررُ بحر النَّدامات.

نُـــراعُ إذا الجَنــائزُ قابَلَتْنــا ونَسـكُنُ حـينَ تَخْفــى ذَاهِبـاتِ كرَوْعــةِ ثُلَّـةٍ لِظُهـ ورِ ذِئــبٍ فلمَّـاغـابَ عـادَتْ راتعـاتِ

وعن عثمانَ تَوَلِّفُهُ: وجَدتُ حلاوةَ العبادة في أربعةِ أشياء؛ أوَّلُها: في أداءِ فرائض الله، والثاني: في اجتنابِ مَحارم الله، والثالث: في الأمرِ بالمعروف ابتغاءَ ثوابِ الله، والرابع: في النهي عن المنكرِ اتقاءَ غضب الله.

وقال أيضًا: أربعةٌ ظاهرُهنَّ فضيلة وباطنُهن فريضة؛ مُخالطة الصالحين فضيلة، والاقتداءُ بهم فريضة، وتلاوةُ القرآن فضيلة والعملُ به فريضة، وزيارةُ القبور فضيلة والاستعدادُ للموت فريضة، وعيادةُ المريض فضيلة واتخاذُ الوصية منه فريضة.

وعن عليِّ تَعَلَّقُهُ: لا يَزال الدِّين والدُّنيا قائمَين ما دام أربعةُ أشياء: ما دام الأغنياءُ لا يبخَلون بما خُوِّلوا، وما دام الجُهلاء لا يبخَلون بما عَلِموا، وما دام الجُهلاء لا يستكبرون عمَّا لم يعلَموا، وما دام الفقراء لا يَبيعون آخِرتَهم بُدنياهم.

وعن أبي بكر الصديق تَعَالَيْهُ: الظُّلماتُ خمس، والسُّرُجُ لها خمس؛ حُبُّ الدنيا ظُلمة، والسِّراج له التوبة، والقبرُ ظلمة، والسراجُ له التوبة، والقبرُ ظلمة، والسراجُ لها: لا إله إلا الله، محمدٌ رسول الله، والآخِرةُ ظُلمة، والسراجُ لها العملُ الصالح، والصِّراط ظُلمة، والسراج له اليقين.

وعن عبد الله بن عمرِ و بن العاص كَيْكُما: خمسٌ مَن كُنَّ فيه سَعِدَ في الدنيا والآخرة:

أوَّلها: أن يذكر لا إلهَ إلا اللهُ محمدٌ رسولُ الله وقتًا بعدَ وقت.

وإذا ابتُلِي ببليَّةٍ قال: إنَّا لله وإنَّا إليه راجعون ولا حولَ ولا قوة إلا بالله العليِّ العظيم.

وإذا أُعطِى نعمةً قال: الحمد لله ربِّ العالمين؛ شكرًا للنعمة.

وإذا ابتَدَأ في شيءٍ قال: بسم الله الرحمن الرحيم.

وإذا فرَط منه ذنبٌ قال: أستغفر الله العظيمَ وأتوبُ إليه.

وعن شُفيان الثوريِّ أنه قال: اختار الفقراءُ خمسًا، واختار الأغنياءُ خمسًا؛ اختار الفقراءُ راحةَ النَّفس، وفراغَ القلب، وعُبودية الرَّب، وخِفَّة الحساب، والدرجةَ العُليا.

واختار الأغنياءُ تعبَ النفس وشُغلَ القلب وعبوديَّةَ الدنيا وشدةَ الحساب والدرجة السُّفلي.

وقال بعضُهم: العجَلةُ تَحسُن في تجهيز الميت، وتزويجِ البنت إذا بلَغَت، وقطفِ الثمرة إذا استوَت، وقضاءِ الدَّين إذا وجَب، والتوبةِ من الذنب إذا فرَّط، وإطعام الضيف إذا نزَل.

وقال عثمانُ تَعَالَىٰهُ: إنَّ المؤمن في ستةِ أنواع من الخوف؛ أحدُها: مِن قِبَل الله تعالى أن يأخُذَ منه الإيمان، والثاني: من قِبَل الحفَظة أن يكتبوا عليه ما يُفتضَح به يومَ القيامة، والثالث: من قِبَل الشيطان أن يُبطِل عمله، والرابع: من قِبل ملك الموت أن يأخذه في غفلة بغتة ، والخامس: من قِبَل الدنيا أن يغترَّ بها وتَشغَله عن الآخرة، والسادس: من قِبَل الأهل والعيال أن يَشتغل بهم، فيَشغَلونه عن ذِكر الله تعالى.

وقال أيضًا: أضيعُ الأشياءِ عشرة؛ عالمٌ لا يُسأَل عنه، وعلمٌ لا يُعمَل به، ورأي صوابٌ لا يُقبَل، وسلاحٌ لا يُستعمَل، ومسجدٌ لا يُصلَّى فيه، ومصحفٌ لا يُقرأ فيه، ومالٌ لا يُنفَق منه، وخيلٌ لا تُركَب، وعِلم الزُّهد في بطنِ مَن يريد الدنيا، وعُمرٌ طويل لا يَتزوَّد صاحبُه فيه لسفره.

وقال إبراهيمُ بن أدهمَ حين سألوه عن قول الله تعالى: ﴿ أَدْعُونِي ٓ أَسۡتَجِبُ لَكُم ۚ ﴾ [غافر: ٦٠]، وإنَّا نَدْعوه فلم يستجب لنا! فقال: ماتت قلوبُكم مِن عشَرة أشياء: أوَّلُها: أنكم عرَفتم الله ولم تُؤدُّوه حقَّه، وقرأتُم كتابَ الله ولم تعملوا به، وادَّعيتم عداوة

إبليس وواليتُموه، وادَّعيتم حُبَّ الرَّسول عَيْنِهُ وترَكتُم أثرَه وسُنتَه، وادَّعيتم حُب الجنة ولم تعملوا لها، وادعيتم خوفَ النار ولم تنتَهوا عن الذنوب، وادَّعيتم أن الموت حقُّ ولم تستعدُّوا له، واشتغَلتُم بعُيوب غيرِكم، وتركتم عيوبَ أنفسِكم، وتأكلون رِزقَ اللهِ ولا تشكرونه. انتهى بتصرفٍ يسير. والله أعلم.





قال بعضُهم: يا أيها الناس، اعملوا على مهل، وكونوا مِن الله على وجَل، ولا تغترُّوا بالأمَل، ونِسيانِ الأجَل، ولا تركَنوا إلى الدنيا فإنها غدَّارةٌ خدَّاعة، قد تزخرَفَت لكم بغُرورها، وفتنَتْكم بأمانيِّها، وتزيَّنَت لِخُطَّابها، فأصبحَت كالعروسِ المَجْليَّة، العيونُ إليها ناظرة، والقلوبُ عليها عاكفة، والنفوسُ لها عاشقة، فكم من عاشق لها قتلَت!

ولو كانَتِ الدُّنيا مِن الإِنْسِ لم تَكُنْ سِوَى مُومِسٍ أَفْنَتْ بِمَا سَاءَ عُمْرَها آخر:

ولو كانَتِ اللُّنيا عَروسًا وجَدْتَها بِمَا قَتَلَت أولادَها لا تُروَّجُ

وكم مطمئن إليها خذَلَت! فانظر إليها بعينِ الحقيقة؛ فإنها دارٌ كثيرٌ بَوائقُها، وذمَّها خالقُها، دارُ نَفادٍ لا دارُ إخلاد، ودار عُبورٍ لا دار حُبور، ودار فناءٍ لا بقاء، ودارُ انصرامٍ لا دار دوام، جَديدُها يَبْلى ومُلكها يَفْنى، وعَزيزُها يَذِلُّ وكثيرُها يَقِل، وُدُّها يموت وخيرُها يفوت.

وقد تَطابَقَ على ما ذُكِر دَلالاتُ قَواطعِ النُّقول وصِحاحِ العقول والطَّغَام، وقضى به الحِسُّ والعِيان، حتى لم يَحتَجْ لوُضوحه إلى زيادةٍ في العرفان.

وليسَ يَصِحُّ في الأذهانِ شيءٌ إذا احتاجَ النَّهارُ إلى دليلِ

ولمَّا كانت الدُّنيا بهذه الحالِ التي ذُكِرَت، والعِظَة التي تقدَّمَت؛ جاء في القرآن الكريم -من التحذيرِ عن الاغترارِ بها والرُّكونِ إليها والاعتمادِ عليها- ما هو أعرَفُ مِن أن يُذكر، وأشهَرُ من أن يُشهَر.

وكذلك جاءت الأحاديثُ النبوية والآثارُ الحكيمة؛ فلهذا كان الأيقاظُ مِن أهلها هم العلماءَ العُقلاء الزهَّاد، العامِلون بعِلمهم، الذين لا تأخذُهم في الله لومةُ لائم، لم يَرْكَنوا إلى الدنيا، بل اتخذوها مَطيَّةً إلى الآخرة، لا علماء الألسُن الذين يَلْبسون للناس جلودَ الضَّأن من اللِّين وقلوبُهم قلوبُ الذئاب، الذين يتَخلَّلون بألسنتِهم كما تتخلَّل البقرة بلسانها.

قال بعضهم -وأجاد - في وصف الدنيا.

\_ةٍ وطُلَّابُها مِثلُ الكِلابِ الهَوامِسِ وطُلَّابُها مِثلُ الكِلابِ الهَوامِسِ للهَهُ وَامِسِ للهُمْ مُن المَالانسِ للمُمْمُ المَالانسِ المَالِيةِ المَالانسِ المَاليةِ المَاليّةِ المَاليةِ المَاليّةِ المَاليِقِيلِيّةِ المَاليِقِيلِيّةِ المَالِيقُولِ المَالِيقِيلِيقِ المَالِيقِ المَال

ألا إنَّما الــــُّنيا كَجِيفــةِ مَيْتــةٍ وأعظَمُهــم ذَمَّا لهـا وأشَـــدُّهُمْ

وختامًا؛ فاستيقِظوا -رحمكم الله- من غفلتِكم، وانتبِهوا مِن رَقْدتِكم، قبل أن يُقال: فلانٌ مريض أو مديف ثقيل، فهل من دليلٍ يدلُّ على الدواء لهذا العليل؟ أو هل إلى الطبيبِ من سبيل؟

فتُنقَل إلى المستشفى وتُدْعى لك الأطباءُ ولا يُرجى لك الشفاء، ثم يُقال: فلانٌ أوصى ولمالِه أحصى، ثم يُقال: قد تَقُل لسانُه وما يقدر على أن يُكلِّم إخوانه.

وها هو في سكَراتِ الموت لا يعرف مَن عنده مِن أولاده وإخوانه وجيرانه، وعَرق عند ذلك جبينُك وتَتابعَ أنينُك، وثبَت يقينُك وارتفعَت جُفونُك وصدَقَت ظنونُك.

وتلجلجَ وتحيَّر لسانُك، وبكى أولادُك وإخوانك، وقيل لك: هذا ابنُك فلان، وهذا أخوك فلان، وهذه أمُّك، وهذا أبوك، وبصَرُك شاخص، وعيونك غَرْقى من الدمع، ولا تقدر على الكلام.

فتصوَّرْ نفسك يا مِسكين وأنت مُلقَّى على الأرض -التي خُلِقتَ منها- جثَّةً تتصاعَدُ روحُك، والناسُ مِن حولك يبكون ولكن دونَ جَدْوى؛ لأن قضاء الله وقدرَه لا بد أن ينزلَ بك.

ثم خُتِم على لسانك فلا ينطق، ثم حلَّ بك القضاءُ وانتُزِعَت نفْسُك من الأعضاء، ثم عُرِج بها إلى السماء، فاجتمع عند ذلك أولادُك وإخوانك، وأُحضِرَت أكفانُك، وجيء بالنعش والمغسِّل، فجرَّ ذك من الثيابِ وغسَّلَك، وجيء بالكفَنِ فكفَّنوك وحنَّطوك، فانقطع عُوَّادُك واستراح حُسَّادك، وانصرَف أهلُك إلى مالِك وبقيت مُرتهنًا بأعمالِك، فيا لَها من رحلة! ويا له من قدوم!

نَصِيبُك ممَّا تَجْمِعُ اللَّهرَ كُلَّهُ رِدَاءانِ تُلْوَى فيهما وحَنُوطُ آخر:

تجـرَّ دْ مِـن الـدُّنيا فإنَّـك إنَّمـا خرَجْتَ إلـى الـدُّنيا وأنـت مُجـرَّ دُ آخَر:

فمَا تـزَقَّ دَممَّا كـان يَجمَعُهُ سِوى حَنوطٍ غَـداةَ البَينِ في خِـرَقِ وغيـرَ نَفْحـةِ أعـوادٍ تُشَـبُّ لـهُ وقَـلَّ ذلـك مِـن زادٍ لِمُنطلِقِ

اللهم وفّقنا للاستعداد لما أمامنا، واهدنا سبيلَ الرشاد، ووفّقنا للعمل الصالح ليوم المعاد، واغفر لنا ولوالدّينا ولجميع المسلمين، الأحياء منهم والميتين، برحمتِك يا أرحم الراحمين، وصلى الله على محمد، وعلى آله وصحبه أجمعين.



اعلَمْ أنَّ المقصود بالصلاة إنَّما هو تعظيمُ المعبود، وهو الله عَلَيْهُ، وتعظيمُه لا يكون إلا بحضورِ قلب.

وقد كان السلفُ -رحمهم الله- فيهم مَن يتغيَّر لونُه إذا حضَرَت الصلاةُ ويقول: أترَوْن بين يدَيْ مَن أُريد أن أقف؟!

فإذا أردتَ استجلابَ حُضور قلبِك الغائبِ في أوْدِية الدنيا ففرِّغْه من الشواغل كلِّها؛ مَهْما استطعتَ.

واعلَمْ أن إضاعتَها أعظمُ من إضاعةِ خَزائن الأموال والضَّيْعات، وجميعِ أمتعة الدنيا، ولقد أحسنَ القائلُ:

# وكُلُّ كَسرِ فَإِنَّ اللهَ يَجْبُرهُ وما لِكَسرِ قَناةِ اللَّينِ جُبْرانُ

وقد كان السلفُ أربابُ التفكُّر يُشاهدون في كلِّ شيء عِبرةً، فيَذكُرون بالأذانِ نِداء العَرض على الجبَّار، وبطهارةِ البدَنِ تطهيرَ القلب من الكِبْر والحسد، والغلِّ والحقد، والطِّنِّ السيئ.

ويذكرون بسَتْر العورة ستْرَ القبائحِ من عيوب الباطن ممَّا تقدَّمَ ونحوِه، وباستقبالِ القبلة صَرْفَ القلب إلى مُقلِّب القلوب، فمَن لم تكن صلاتُه كذلك فهو غافل.

ولذلك ينبغي الاعتناءُ بالصلاة؛ لأنها الصِّلةُ بين العبد وبين ربِّه، فيُقدِّم القَيلولةَ ليستعينَ بها على الاستعداد للصلاة، وإن كان له قيامٌ في الليل، أو سهرٌ في أعمال الخير؛ فإنَّ فيها مَعونةً على قيام الليل.

ويَحرِصُ على أن يستيقظَ قبلَ دخولِ وقت صلاة الظهر، ويتوضَّا ويَحضُر للمسجدِ ويُصلِّي تحيةَ المسجد، وينتظر المؤذِّنَ فيُجيبه، ثم يُصلِّي أربعَ ركعات بتسليمتين؛ الرَّواتب التي قبلَ الصلاة.

ثم يُصلِّي الفرضَ مع الإمام، ثم يُصلِّي بعد الفريضة ركعتَين؛ فهما من الرَّواتب الثانتة.

وينبغي ألَّا يشتغلَ إلى العصر إلا بتعليمِ علمٍ أو إعانةِ مُسلم، أو قراءةِ قرآنٍ أو مُطالعةٍ في كتب العلم؛ تفسيرٍ أو توحيد، أو حديثٍ أو فقه، أو سعيٍ في معاش يستعين به على دينه.

ثم يُصلي أربع ركعاتٍ قبل العصر، وهي سُنَّة مؤكَّدة؛ فقد قال ﷺ: «رَحِم اللهُ امْرَأُ صلَّى قبلَ العصرِ أربعًا» (١)، فاجتهِدْ واحرِص أن ينالَك دعاؤه - اللهُ

ولا تَشتغِلْ بعدَ صلاة العصر إلا بهِثْل ما سبَق؛ من قراءةِ قرآنٍ أو تعليمِ علمٍ نافع، وهو ما جاء عن النبيِّ ﷺ، أو سعي فيما تستعينُ به على دينك.

ولا ينبغي أن تكون أوقاتُك مُهمَلة، بل احرص كلَّ الحرص على أن تكون مملوءةً بالأعمال الصالحة، وحاسِبْ نفسك، ورتِّب أعمالَك وأورادَك في ليلك ونهارك.

وعيِّن لكل وقتٍ شُغلًا لا تتعدَّاه، ولا تُؤْثِر فيه سِواه ممَّا تقدَّم ذِكرُه من أعمال الآخرة؛ فبذلك تظهر بركةُ أوقاتِك، وتصونُ عمرك من الضياع.

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود (١٢٧١)، والترمذي (٤٣٠)، وأحمد (٩٨٠).

وأمَّا إذا أهملتَ نفسك سُدًى إهمالَ البهائم لا تدري بماذا تشتغل كلَّ وقت، فينقضي أكثرُ أوقاتك ضائعًا، وأوقاتُ عمرك هي رأسُ مالك، ولقد أجاد القائلُ؛ شِعرًا:

بانَّ حياتي تكونُ كسَاعَةُ وأجعَلُها في صَلحٍ وطَاعَةُ

إذا كنتُ أعلَمُ عِلمًا يَقينًا فلِم لا أكونُ بهذا ضَنينًا آخَر:

إذا كان رأسُ المالِ عُمرَكَ فاحترِزْ عليهِ مِن الإنفاقِ في غيرِ واجِبِ

وعليه تِجارتُك وبه وُصولك إلى نعيمِ دار الأبَد، في جوارِ الله تعالى؛ فكلُّ نفَسٍ من أنفاسك جوهرةٌ لا قيمةَ لها؛ لأن نَفَسك لا بدلَ له، فإذا فات فلا يعود أبدًا.

ولكن لا يَنتبِهُ لهذا إلا مَن وفَقه اللهُ لحِفْظ عُمرِه عن الضياع، فلا تكن كالحَمْقى الجهَلة المغرورين، الذين تذهبُ أعمارُهم فرُطًا، الذين يَفْرحون كلَّ يومٍ بزيادة أموالهم مع نقصانِ أعمارهم.

فأيُّ خيرٍ في مالٍ يَزيد وعمرٍ يَنقُص في غيرِ طاعة؟! فلا تَفرَحْ إلا بزيادةِ عِلم أو عملٍ صالح، قال الله تعالى: ﴿ وَقُل رَّبِ زِدْنِي عِلْمًا ۞ [طه: ١١٤]، وقال تعالى: ﴿ وَٱلۡبُقِيَتُ ٱلصَّلِحَتُ خَيْرُ عِندَ رَبِّكَ ثَوَابًا وَخَيْرٌ مَّرَدًّا ۞ [مريم: ٧٦].

فإنَّهما رَفيقاك يَصْحَبانِك في القبر حيث يتخلَّف عنك أهلُك ومالُك وولَدُك، وأقاربُك وأصدقاؤك، ثم إذا بقي على الغروبِ مِقدارُ نصفِ ساعةٍ أو ثلثٍ أو ربعٍ، تقدَّمْ إلى المسجد واشتغِلْ بالتسبيح والاستغفار.

قال ﷺ: ﴿ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبَلَ طُلُوعِ ٱلشَّمْسِ وَقَبْلَ ٱلْفُرُوبِ ۞ [ق: ٣٩]، وقال السَّمْسِ وَقَبْلَ الْفُرُوبِ ۞ [ق: ٣٩]، واحرِصْ الشَّمْسِ وَقَبْلَ غُرُوبِهَا ﴾ [طه: ١٣٠]، واحرِصْ على أن تَغرُبُ وأنت تَلْهَجُ بالتسبيحِ والاستغفار.

وإذا سمعتَ المؤذِّنَ فأجِبْه، وقُل بعدَه: اللهم ربَّ هذه الدعوةِ التامة والصلاةِ القائمة، آتِ مُحمَّدًا الوسيلةَ والفضيلة، والدرجةَ الرَّفيعة، وابعَثْه مَقامًا مَحْمودًا الذي وعَدتَه.





ثم إذا أقام الصَّلاة فقُمْ عند قولِه: "قد قامت الصلاة"، ثم صلِّ الفرضَ مع الإمام، وصلِّ بعده ركعتَين، وهُما راتبةُ المَغْرب.

وإن أحييتَ ما بين العِشاءَينِ بصلاةٍ فحسَنٌ؛ فقد ورَد أنَّ ناشئةَ الليل هي ما بين المغرب والعشاء؛ لأن معنى نشَأ ابتدأ.

وكان زَيْن العابِدين علي بنُ الحُسين كَاللَّه أَيْ يُصلِّي بين المغرب والعشاء ويقول: هذه ناشئةُ الليل، وقال عَطاءٌ وعِكْرِمةُ: هي بَدْءُ الليل.

وقيل في قولِه تعالى: ﴿تَتَجَافَ جُنُوبُهُمْ عَنِ ٱلْمَضَاجِعِ﴾ [السجدة: ١٦]: إنه التنقُّل ما بينَ المغرِب والعشاء؛ قاله قتادةُ وعِكرمة.

فإذا دخَل وقتُ صلاةِ العشاء فصلِّها مع الإمام، وصلِّ بعدها الراتبةَ ركعتين.

ثم رَكْعتين تقرأ في الأولى: ﴿سَيِّح أَسُو رَبِّكَ ٱلْأَعْلَى ۞ [الأعلى: ١]، وفي الثانية: ﴿قُلْ يَتَأَيُّهَا ٱلْكَلِوْنَ ۞ [الكافرون: ١]، ثم أو يَرْ واقرأ بعد الفاتحة سورة الإخلاص ﴿قُلْ هُو ٱللَّهُ أَحَدُ ۞ [الإخلاص: ١]، فإن كُنتَ ممَّن يقوم ويُصلي بالليل فأخِّر الوتر ليكونَ آخِرُ صلاتِك بالليل وترًا.

ثم اشتغِلْ بعد ذلك بقراءةِ القرآن أو مُطالعةٍ في كتبِ توحيدٍ أو تفسير، أو فقهٍ أو تجويدٍ، أو أصولِ نقهٍ أو قواعد.

واحذَرْ أن تشتغلَ بعلومٍ تعود عليك بالضرر، أو تجلسَ عند ما يُلْهي، فيكونَ ذلك خاتمةَ أعمالِك قبل نومك؛ فإنَّ الأعمال بخواتيمها وربما قُبضَت روحُك.

وإذا أردتَ النوم فانفُضِ الفِراش وابسُطْه مُستقبِلَ القِبلة، ونَمْ على يمينِك على هيئةِ وضع الميت في القبر.

واعلَمْ أن النوم أخو الموت مِثلُه، واليقَظةُ مِثلُ البعث، ولعلَّ الله تعالى يَقبض روحَك في ليلتك، فكُن مُستعِدًّا للِقائه، وإنْ حصَل أن تكون على طهارةٍ ووصيَّتُك مكتوبةٌ عند رأسِك، فأفضل.

وتنامُ تائبًا توبةً نصوحًا من الذنوب، تَلْهَجُ بالاستغفار عازمًا جازمًا على ألَّا تعودَ إلى معصيةٍ، واعزِمْ على الخير ومَحبَّتِه لجميع المسلمين إنْ بعَثَك اللهُ تعالى.

وتذكَّرْ عند اضْطِجاعِك في فِراشك أنك ستُضْجَعُ في اللَّحْدِ كذلك وحيدًا فريدًا، ليس معك إلا عمَلُك، ولا تُجزَى إلا بسعيك، ولا تَستجلِبِ النوم تكلُّفًا بتمهيدِ الفُرُش الوطيئة؛ فإنَّ النوم تعطيلُ الحياة، إلا إن كانت يقَظتُك وبالًا عليك، فنومُك بلا شكِّ أحسن؛ لأنه سلامةٌ لدينك.

واعلَمْ أن الليل والنهار أربعٌ وعِشْرون ساعةً، فلا يَكُن نومُك بالليل والنهار أكثرَ من تَمانِ ساعاتٍ، فيكفيك إن عِشتَ ستِّين سنةً مثلًا أن تُضيع منها الثُّلُث، وهو عِشرون سنة.

وأُعِدَّ عند النومِ سِواكَك وطَهُورَك، وانْوِ العزمَ على قيامِ الليل إنِ اللهُ أحياك، وركعتان في جوف الليل كَنزُ من كنوز البِرِّ فاستكثِرْ من كُنوزك ليوم فقرك.

فلن تُغنِيَ عنك كنوزُ الدنيا إذا مِتَّ؛ فالرصيدُ الصحيحُ الباقي النافع رصيدُ الآخِرة، الباقياتُ الصالحات.

وقُل عند النوم: باسمِك ربِّي وضَعتُ جَنْبي وباسمِك أرفعُه فاغفر لي (١)، اللهم قنى عذابك يوم تبعث عبادك (٢)، اللهم باسمك أحيا وأموت (٣).

أعوذ بك اللهم من شرِّ كل ذي شرِّ، ومن شرِّ كلِّ دابةٍ أنت آخِذُ بناصيتِها؛ إنَّ ربي على صراطٍ مستقيم، اللهم أنت الأوَّلُ فليس قبلك شيء، وأنت الآخِرُ فليس بعدك شيءٌ، وأنت الظَّاهر فليس فوقَك شيء، وأنت الباطِنُ فليس دُونَك شيء (٤).

اللهم أنتَ خلقتَ نَفْسي وأنت تتوفّاها، لك مَماتُها ومَحْياها، إنْ أَمَتَها فاغفِرْ لها، وإن أحييتَها فاحفظُ به عبادَك الصالحين، اللهم إنِّي أسألك العفوَ والعافية (٥).

اللهم أيقِظْني في أحبِّ الساعات إليك، واستعمِلْني في أحبِّ الأعمال إليك.

ثم اقرأ آية الكرسي، وآخِرَ سورةِ البقرة ﴿ ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ ﴾ [البقرة: ٢٨٥]، إلى آخِر السورة.

واقرأ سورةَ الإخلاص، والمُعوِّذتَين، وسورة تبارك، والواقعة.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٦٤)، وأبو داود (٥٠٥٠)، والترمذي (٣٤٠١)، وأحمد (٦٦٢٠) بألفاظٍ مُقاربة.

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود (٥٠٤٥)، والترمذي (٣٣٩٩)، وأحمد (٤٢٢٦).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٧٣٩٤).

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم (٢٧١٣)، وأبو داود (٥٠٥١) وغيرهما، بنحوه.

<sup>(</sup>٥) رواه مسلم (۲۷۱۲)، وأحمد (۲۰۰۰)، بنحوه.

واحرِصْ كلَّ الحرص أن يأخذَك النومُ وأنت تَلْهَجُ بذكرِ الله، وعلى طهارةٍ؛ فكم من إنسانٍ انتهَت حياتُه بعدما نام، وجَدوه قد مات!

فإذا استيقظتَ فداوِمْ على هذا الترتيبِ بقيةَ عمرك؛ فإن شقَّت عليك المُداوَمة فاصبِرْ صبْرَ المريضِ على ألَم العلاج، ومرارةِ الدواء؛ انتظارًا للشفاء.

وتفكَّرْ في قِصَر عُمرِك، وإنْ عِشتَ مائةَ سنة أو أزْيدَ، فهي قصيرةٌ بالإضافة إلى مَقامِك في الدار الآخِرة وهي أبَدُ الآباد.

وتصوَّرْ تحمُّلَك للمشقة والهوانِ والذُّل في طلبِ متاع الحياة الدنيا أشهُرًا أو سِنينَ؛ رجاءَ أن تستريحَ بقيةَ عمرك، فكيف لا تتحمَّل أيامًا قلائلَ رجاءَ الاستراحةِ الأبدية؟!

ولا تُطوِّلْ أَمَلَك فَيَثْقُلَ عليك عَمَلُك، وقدِّرْ قُربَ الموت في كل ساعة، وقل لنفسِك إني أتحمَّل المشقة اليوم؛ فلَعلِّي أموت بالليل، وأصبرُ الليلة فلعلِّي أموت غدًا.

فإنَّ الموت لا يهجم في وقتٍ مخصوص، أو حالٍ مخصوص، أو سِنًّ مخصوص، أو سِنًّ مخصوصة، ولا بدَّ من هجومه؛ فالاستعداد له أوْلى من الاستعداد للدنيا.

وأنت تعلمُ أنك لا تَبْقى في الدنيا إلا مدةً قليلة، ولعلَّه لم يبقَ من أَجَلِك إلا يومٌ واحد، أو نَفَسٌ واحد؛ لا سيَّما في زمننا الذي كثرَت فيه الحوادثُ بأسباب السيارات والطائراتِ ونحوِ ذلك.

وكم من إنسانٍ خرَج مِن عند أهلِه صحيحًا، ولم يشعر أهلُه بعد قليلٍ إلا وخبرُ موتِه يَفْجَؤُهم! فقدِّرْ هذا في قلبك كلَّ يوم؛ لعله يدفعُك إلى الاستعداد للموت. وكلِّفْ نفسَك الصبرَ على الطاعة يومًا يومًا؛ فإنك لو قدَّرتَ بقاءك خمسينَ سنةً وألزمتَ نفسك الصبرَ على طاعة الله تعالى نَفِرَت نفسُك واستصعبَت عليك، وربما استَعْصَت عليك.

وتصوَّرْ سرورَك وفرَحَك عند الموت إنْ فعَلتَ ما تقدَّم، وإنْ سوَّفتَ وتساهلتَ جاء الموتُ في وقتٍ لا تحتسبُه، وندمتَ وتحسَّرتَ تحسُّرًا لا آخِرَ له، وعند الصباح يَحْمدُ القومُ السُّرَى، وعند الموتِ يأتيك الخبرُ اليقين. انتهى؛ قال الناظم:

خُدنوا أُهْبةً في الزّاد فالموتُ كائنٌ وما دارُكُم هَذِي بِدَارِ إقامةٍ وما دارُكُم هَذِي بِدَارِ إقامةٍ أَمَا جاءَكُمْ مِن ربّكُم، وتَزوّدُوا وما هذه الأيّامُ إلّا مَراحِلٌ ومَن سارَ نحوَ الدارِ سِتِين حِجّةً وما الناسُ إلا مِثلَ سَفْرٍ تتَابعُوا وفي السُّقْمِ والآفاتِ أعظمُ حِكمةٍ يُنادي لِسانُ الحالِ جِدُّوا لِتَرحَلوا يُنادي لِسانُ الحالِ جِدُّوا لِتَرحَلوا ومَن كان عِزْرَائِيلُ كافِلَ رُوحِهِ

فما مِنْه مِن مَنْجًى ولا عَنْه عُنْدَد (١) ولكنَّه ادارُ ابْتِلً عي وتروُّدِ فَمَا عُنْدُرُ مَن وافاهُ غَيرَ مُروَّدِ فَمَا عُنْدُرُ مَن وافاهُ غَيرَ مُروَّدِ فَمَا عُنْدُرُ مَن وافاهُ غَيرَ مُروَّدِ تُقَدِّرُ مُن دارِ اللَّقا كَلَّ مُبْعَدِ فقد حانَ منه المُلْتقَى وكَأَنْ قَدِ فقد حانَ منه المُلْتقَى وكَأَنْ قَدِ مُقِيدٍ مُتَقِظ يَهُ ذِا اللَّبِ عند التَّفَقُ بِ مُنَعِقًظ فَي ذَا اللَّبِ عند التَّفَقُ بِ عَنْ المَنْ زِلِ الغَنْ الكثيرِ التَّنَكُ لِ عَنْ المَنْ زِلِ الغَنْ الكثيرِ التَّنَكُ لِ بِأَنْ كُ تَتْلُو القومَ في اليوم أو غَدِ بأذا فأتَهُ في اليوم لم يَنْجُ في غَدِ إذا فأتَهُ في اليوم لم يَنْجُ في غَدِ

<sup>(</sup>۱) قال الشيخ عبد الكريم الخضير في شرح مختصر الخرقي: العُنْدَد كجُنْدَب: الحِيلة؛ يعني ما منه مَفرٌ ولا حِيلة... هذه المنظومة الدالية من البحر الطويل لابن عبد القوي عَرِلَتْهُ وهو من شيوخ شيخ الإسلام ابن تيمية عَرِلَتْهُ اهـ. وفي تاج العروس (٨/ ٤٣٠): (والعُنْدَدُ كَجُنْدَبِ: الحِيلَةُ) والمحيص، يُقال: مَالِي عَنهُ عُنْدُدٌ (و) العُنْدَدُ أَيضًا: (القَدِيمُ).

ومَن رُوحُه في الجسم مِنه وَدِيعةً فَمَا حَقُّ ذي لُبِّ يَبِيتُ بِلَيلةٍ فَمَا حَقُّ ذي لُبِّ يَبِيتُ بِلَيلةٍ فبادِرْ هُجومَ الموتِ في كَسْبِ ما بِه ونفْسَك فاجعَلْها وَصِيَّك مُكثِرًا ومَثِّل وُرودَ القَبْرِ مَهْما رأيتَه فما نفَع الإنسانَ مِثلُ اكتسابِهِ

فَهَيْهَاتَ أَمْنُ يُرْتَجَى مِنْ مُردِّدِ بلا كَتْبِ إيصاءٍ وإشهادِ شُهَدِ تَفُورُ عَدًا يومَ القيامةِ واجْهَدِ لِسَفْرة يومِ الحَشْر طِيبَ التَّروُّدِ لِنَفسِكُ نَفَّاعًا فَقَدِّمْه تَسْعَدِ بيوم يَفِرُ المَرْءُ مِن كُلِّ مَحْتِدِ

اللهم ارحَمْ ذُلَّنا يومَ الأشهاد، وأمِّنْ خوفَنا من فزَع المعاد، ووفِّقْنا لما تُنجينا به من الأعمال في ظُلَم الأَلْحاد (١)، ولا تُخْزنا يوم القيامة إنَّك لا تُخلف الميعاد، واغفر لنا ولوالدينا ولجميع المسلمين، الأحياء منهم والميتين، برحمتك يا أرحمَ الراحمين. وصلى الله على محمدٍ وعلى آله وصحبه أجمعين.

<sup>(</sup>١) جمع (لَحْد).



قال الله -جلَّ ذِكرُه: ﴿ وَذَكِرُ فَإِنَّ ٱلدِّكُرَىٰ تَنفَعُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۞﴾ [الذاريات: ٥٥]، وقال - جلَّ وعلا: ﴿ فَلَكِرُ إِن نَفَعَتِ ٱلدِّكُرَىٰ ۞﴾ [الأعلى: ٩]، وقال -عزَّ مِن قائل -: ﴿ فَلَكِرُ بِٱلْقُرُءَانِ مَن يَخَافُ وَعِيدِ ۞﴾ [ق: ٥٤]، وقال ۞: ﴿ فَلَكِرُ فَمَا أَنتَ بِنِعْمَتِ رَبِّكَ بِكَاهِنِ وَلَا مَجُنُونٍ ۞﴾ من يَخَافُ وَعِيدِ ۞﴾ [ق: ٥٤]، وقال ۞: ﴿ فَلَكِرُ فَمَا أَنتَ بِنِعْمَتِ رَبِّكَ بِكَاهِنٍ وَلَا مَجُنُونٍ ۞﴾ [النحل: [الطور: ٢٩]، وقال تعالى: ﴿ أَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحُسَنَةِ ﴾ [النحل: ٥١]، وقال ﴿ وَعَلا وتقدّس -: ﴿ إِنَّ ٱللّهَ فِعِمّا يَعِظُكُم بِهِ اللّهَ ﴾ [النساء: ٥٨].

وكان النبيُّ عَيَّكِيًّ يتخوَّلُ أصحابَه بالموعظة؛ فالوعظ والتذكير فريضتان واجبتانِ ماضيتان على أهلِهما بكتابِ الله وسُنَّة رسولِه - عَيَكِيًّ .

وقد أمَر الله المَوْعوظين بالاستماعِ والإصغاءِ للموعظة؛ لما فيها من المنافعِ العظيمة.

فعلى كلِّ إنسان مهما جلَّ قدْرُه وعَظُم خطَرُه أن يحرص ويجتهدَ على استماع الموعظة، وقَبولِ النصيحة؛ لأنه إذا فعَل ذلك فاز بقِسْطه الأوفَرِ وحظِّه الأجزَل، واستحقَّ مِن الله البُشْرى في العاجِل، والثوابَ في الآجل، ومِن عُقَلاء خلْقِه الثناءَ الحسن، والمدْحَ والإكرامَ والدعاء.

ف إن الله -ج لَّ ذِك رُه- يق ول: ﴿ فَبَشِّرْ عِبَادِ ۞ ٱلَّذِينَ يَسَتَمِعُونَ ٱلْقَوْلَ فَيَشِّرْ عِبَادِ ۞ ٱلَّذِينَ يَسَتَمِعُونَ ٱلْقَوْلَ فَيَتَبِعُونَ أَحْسَنَهُ ۚ ﴾ [الزمر: ١٨،١٧]، ثم قال: ﴿ أُوْلَنَبِكَ ٱلَّذِينَ هَدَلُهُمُ ٱللَّهُ ۗ وَأُوْلَتَبِكَ هُمْ أُوْلُواْ الْزَمْر: ١٨].

وقد شبّه اللهُ الكفَرة المُعرِضين عن القرآنِ -الذي هو مُشتمِلٌ على التذكرة الكُبرى، والموعِظة العُظْمى- بالحُمُر؛ قال تعالى: ﴿فَمَا لَهُمْ عَنِ ٱلتَّذَكِرَةِ مُعْرِضِينَ ۞ كَأَنَّهُمْ حُمُرٌ مُسْتَنفِرَةٌ ۞ فَرَّتَ مِن قَسُورَةٍ ۞ [المدثر: ٤٩ - ٥١]، فلْيَحذرِ المسلمُ أن يتشبّه بهم ويُعرِضَ عن الموعظة.

وقد جعل الله - جلَّ ذِكرُه - الخيرَ في الاعتبار، والاعتبار بالتفكير، وحثَّ عليه في عدةِ مواضِعَ من كتابِه؛ قال تعالى: ﴿ فَاعْتَبِرُواْ يَتَأَوُّلِي ٱلْأَبْصَدِ ۞ [الحشر: ٢]، وقال: ﴿ وَقَالَ اللهُ عَلَمُ وَلَا يَعَالَى: ﴿ فَاعْتَبِرُواْ يَتَأَوُّلِي ٱلْأَبْصَدِ ۞ [آل عمران: ١٣]، وقال ﴿ وَقَالَ اللهُ عَلَمُ وَلَا يَعَمَّرُواْ فِي الْفَيْهِمِ مِّ مَا خَلَقَ ٱللّهُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا إِلّا بِالْحُقِّ وَأَجَلِ مُسَمَّى ﴾ [الروم: ٨]، وقال حقل وعلا وتقدّس -: ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَكِ لَا يَكُو لَا يَعَلَمُ وَنَ ۞ [الرعد: ٣]، وقال -عزّ من قائل -: ﴿ ٱلذّينَ يَذَكُرُونَ ٱللّهَ قِيمَا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكّرُونَ فِي خَلْقِ ٱلسّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ رَبّنَا مَا خَلَقْ مَا خَلْقِ ٱلللهُ مَعْدَاكَ فَقِنَا عَذَا بَ ٱلنّادِ ۞ [آل عمران: ١٩١]، وقال فَيْ وَالْحَلَ اللهُ مَا اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ وَلَا عَذَا عَذَا اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ وَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا عَذَا عَذَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا عَذَا عَذَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَوْلَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا عَذَا اللهُ المَالِ اللهُ اللهُ

فمِن قبيلِ ما يجبُ أن يُفكر فيه اللبيبُ ويتدبَّرَه: أن يتذكَّر أحوالَ الأمم والقرون الماضية، والمَلوكِ الأوَّلين، الذين كانوا مِن أشدِّ خلق الله قوة، وأكثرِهم جمعًا، وأبْينِهم آثارًا، وأطولِهم أعمارًا، الذين بنوُ المدائنَ وجمَعوا الخزائن، وحفَروا الأنهارَ وعَمروا الدِّيار، وشيَّدوا القصورَ ودبَّروا الأمور، وجمعوا الجموعَ وقادوا الجيوشَ وساقُوا الخيول، ودوَّخوا البلاد وأذلُّوا العباد، ومشَوْا في الأرض مرحًا واختالوا بما أُوتوا فرَحًا، فأخذهم الله بما كانوا يكسبون.

فأصبَحوا -بعد العزِّ والمنَعة، والمُلْك والرِّفعة، والصِّيت والسَّطْوة والذِّكر والصَّية، والصَّية وقصورهم خالية، والصَّوْلة - عظامًا رَميمًا ورُفاتًا هشيمًا، وأصبَحَت مَنازلهم خاويةً وقصورهم خالية، وأجسادُهم باليةً وأصواتهم هادئة.

تُخبرك آثارُهم مُعايَنةً وتَقْرع سمْعَك أخبارُهم مُجاهَرة، فلم يَصْحبهم من الدنيا ما جمَعوا، ولم يدفع عنهم الرَّدى ما كسَبوا، ولعلَّهم ندموا حيث لم تنفَعْهم الندامة، وتلهَّفوا حيث لا يُغْني عنهم التلهُّف شيئًا!

وإنَّ الباقيَ عمَّا قليلِ كالفاني، والغابِرَ عمَّا قليلِ كالماضي، وما بينهما إلا أنفاسٌ معلومة، وأيامٌ معدودة، سريعةُ الانقضاء، قريبةُ الانتهاء.

فلْيحذر المُغترُّ بمُلكِه والمتمتِّعُ بعِزِّه، هذه الصَّرْعة، ولْيستعِدَّ لهذه الوَجْبة، ولْيستعِدَّ لهذه الوَجْبة، ولْينتهِ لهذه الموعظة؛ فإنَّ الله جعلها في أوائل مواعظه، وكرَّرَها في مواضعَ من كتابه؛ حيث يقول -جلَّ وعلا وتقدس-: ﴿أَوَلَمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَلِقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن فَيَلِهِمُّ كَانُواْ أَلْأَرْضَ وَعَمَرُوهَا أَكْرَضَ وَعَمَرُوهَا أَكْرُضَ وَعَمَرُوهَا أَكْرُواْ وَلَكُن كَانُواْ الْأَرْضَ وَعَمَرُوهَا أَكْرُواْ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ فَي الروم: ٩].

وقال تعالى: ﴿ أَفَامَر يَسِيرُواْ فِ ٱلْأَرْضِ فَيَنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبَلِهِمْ أَكَانُواْ كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبَلِهِمْ كَانُواْ أَكْثَرَ مِنْهُمْ وَأَشَدَ قُوَّةً وَءَاثَارًا فِي ٱلْأَرْضِ فَمَا ٓ أَغْنَى عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ۞ ﴿ [غافر: ٨٧].

وقال -جلَّ وعلا وتقدَّس-: ﴿أَوَلَمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنظُرُواْ كَيْفَكَانَ عَقِبَةُ ٱلَّذِينَ كَانُواْ مِن قَبْلِهِمْ كَانُواْ هُمْ أَشَدَّ مِنْهُمْ قُوَّةَ وَءَاثَارًا فِي ٱلْأَرْضِ فَأَخَذَهُمُ ٱللَّهُ بِذُنُوبِهِمْ وَمَا كَانَ لَهُم مِّنَ ٱللَّهِ مِن وَاقِ ۞﴾ [غافر: ٢١].

وعدَّ ﴿ كَثِيرًا مِنهُم فِي كَتَابِهِ، ووصَفَهُم وسمَّاهُم فِي خِطَابِه؛ حيث يقول: ﴿ أَلَمْ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ ۞ إِرَمَ ذَاتِ ٱلْحِمَادِ ۞ ٱلَّتِي لَمْ يُخْلَقُ مِثْلُهَا فِي ٱلْبِلَدِ ۞ وَثَمُودَ ٱلَّذِينَ جَابُواْ ٱلصَّخْرَ بِالْوَادِ ۞ وَفَرَعُونَ ذِى ٱلْأَوْتَادِ ۞ ٱلَّذِينَ طَغَواْ فِي ٱلْبِلَدِ ۞ فَأَكْ ثَرُواْ فِيهَا ٱلْفَسَادَ ۞ فَصَبَّ عَلَيْهِمْ رَبُّكَ سَوْطِ عَذَابٍ ۞ إِنَّ رَبِّكَ لَبِٱلْمِرْصَادِ ۞ [الفجر: ٦ - ١٤].

وقال: ﴿ وَعَادًا وَثِمُودًاْ وَأَصْحَابَ ٱلرَّسِ وَقُرُونَا بَيْنَ ذَلِكَ كَثِيرًا ۞ [الفرقان: ٣٨]، هذا خبَرُ أَصْدَقِ القائلين، وهذا قولٌ حق، وقد جعَل الله بكلِّ ما شُوهِد في أيامِه، وعُويِنَ في زمانِه -ممَّن رُفِعوا ثم وُضِعوا، وعَلَوْا ثم صُرِعوا، ودارَت عليهم الدَّوائرُ ونابَتْهم النوائب- ما في بَعضِه مَقْنَعٌ لِمُعتبِر، وبَلاغٌ لمُدَّكِر.

قالوا: وأشرَفَ أبو الدَّرداء صاحبُ رسول الله عَلَيْ على أهلِ حِمْص فقال: يا أهلَ حِمص، أتَبْنون ما لا تَسكُنون، وتَأمُلون ما لا تُدْرِكون، وتَجمَعون ما لا تأكلون؟!

إنَّ مَن كان قبلكم بنَوْا شديدًا وأمَّلوا بعيدًا وجمَعوا كثيرًا، فأصبَحَت اليومَ مَساكنُهم قبورًا، وأمَلُهم غرورًا، وجمْعُهم بُورًا.

وقد قال أحدُ فُصحاء الملوك في خُطبته: ألم ترَوْا مَصارع مَن كان قبلكم؛ كيف استدرَ جَتْهم الدُّنيا بزخارفِها، ونفَتْهم ثم تركَتْهم وقد تخلَّت عنهم، فهم في حَيرةٍ وظُلمة مُدْلَهِمَّة، تركوا الأَهْلينَ والأولادَ والعيالَ والأموال.

مَساكِنُهم القبور، وقد خلَتْ منهم الدُّور، وتقطَّعَت منهم الأوصالُ والصدور، وتقطَّعَت منهم الأوصالُ والصدور، وصاروا تُرابًا باليًا، وكان الله لهم ناهيًا؛ قال تعالى: ﴿فَلَا تَغُزَّنَكُمُ ٱلْحَيَوةُ ٱلدُّنِيَا وَلَا يَغُرَّنَكُمُ وصاروا تُرابًا باليًا، وكان الله لهم ناهيًا؛ قال تعالى: ﴿فَلَا تَغُزُلُو اللَّهَ اللَّهُ اللَّهُ عَدُونُ اللَّهُ عَدُونُ فَاتَخِذُوهُ عَدُونًا إِنَّمَا يَدْعُواْ حِزْبَهُ ولِيكُونُواْ مِنْ أَصْحَبِ ٱلسَّعِيرِ ٥٠ إِلَّهُ الْغَرُورُ ۞ إِنَّ ٱلشَّيَطِنَ لَكُمْ عَدُونُ فَاتَخِذُوهُ عَدُونًا إِنَّمَا يَدْعُواْ حِزْبَهُ ولِيكُونُواْ مِنْ أَصْحَبِ ٱلسَّعِيرِ ٥٠ إِلَا اللهُ عَدُونُ اللهُ عَدُونُ اللهُ عَدُونُ اللهُ عَدُونُ اللهِ عَدُونُ اللهُ عَدُونُ اللهُ اللهُ عَدُونُ اللهُ عَدُونُ اللهُ عَدُونُ اللهُ اللهُ عَدُونُ اللهُ اللهُولِ اللهُ الل

#### شعـرًا:

نَبْكي على الدُّنيا وما مِن مَعْشرٍ أيتِنَ الأكاسِرةُ الجُبِابرةُ الأُلَسى

جمَعَ تُهمُ الدُّنيا فلم يتفرَّق وا كنزوا الكُنوز فما بَقِينَ ولا بَقُوا

مِن كلِّ مَن ضاقَ الفضاءُ بجَيشِهِ خُرْسٌ إذا نُودوا كأنْ لم يَفهَموا فَاللهُ لم يَفهَموا فَاللهُ والنفوسُ نَفائسٌ فَاللهُ الْخُر:

أَجِدَدُكَ ما الدُّنيا ومَاذا نَعِيمُها لَعَمْري لقد شاهَدتُ فيها عَجائِبًا رأيتُ بها أهْلَ المواهبِ مَرَّةً فيما راعَهم إلَّا الرَّزَايا ثَوابِتُ فيما راعَهم إلَّا الرَّزَايا ثَوابِتُ وأَسْقَتْهُمُ كاسًا من الذُّلِّ مُتْرَعًا ودانت لِمَن ناواهُمُ بعضَ بُرْهةٍ ودانت لِمَن ناواهُمُ بعضَ بُرْهةٍ

حتَّى ثَوى فحَواهُ لَحْدٌ ضَيِّقُ أَنَّ الكلامَ لهم حَلالٌ مُطلَقُ والمُسْتغِرُّ بِمَا لدَيهِ الأحمَقُ

وهَ لَ هَ يَ إِلَّا جَمْ رَةٌ تَ تَوقَّ لُهُ وصاحَبَني فيها مَسُودٌ وسيِّدُ وصاحَبَني فيها مَسُودٌ وسيِّدُ وقد طابَ عَيشٌ والسُّرورُ يُجدَّدُ عليهِمْ وقامَتْ في أَذاهُمْ تَحَشَّدُ وكان لهم فَوق السِّماكيْنِ مَقْعَدُ وكان لهم فَوق السِّماكيْنِ مَقْعَدُ علي يوم يُجَدَّدُ

اللهم ثبِّتْ قُلوبَنا على الإيمان، ووفِّقْنا لصالح الأعمال، اللهم تفضَّلْ علينا بالقَبولِ والإجابة، وارزُقْنا صِدقَ التوبة وحُسنَ الإنابة، واغفر لنا ولوالدينا، ولجميع المسلمين الأحياء والميتين، برحمتك يا أرحم الراحمين.

وصلى الله على محمدٍ، وعلى آله وأصحابِه أجمعين.

كتَب بعضُهم إلى أخٍ له، فقال له: أمَّا بعد، فإني أُوصِيكَ بتَقُوى الله سبحانه، والعملِ بما علَّمَك اللهُ تعالى، والمُراقَبةِ حيث لا يراك إلا اللهُ عَبَرَيَكُ، والاستعدادِ لِمَا ليس لأَحدٍ فيه حِيلةٌ ولا يُنتفَعُ بالندم عند نُزوله.

فاحسِرْ عن رأسِك قِناعَ الغافلين، وانتبِهْ مِن رَقْدة الموتى، وشمِّرْ للسِّباق غدًا؛ فإنَّ الدنيا مَيْدانُ المُسابقين، ولا تغترَّ بمَن أظهَر النُّسك، وتشاغَل بالوصف، وترك العملَ بالموصوف.

واعلم يا أخي، أنه لا بدَّ لي ولك من المُقامِ بين يدَيِ الله عَبَوْتِكُ يسألُنا عن الدَّقيق الخفيِّ والجليلِ الخافي، ولستُ آمَنُ أن يسألني وإياك عن وَسُوسة الصدور، ولحظاتِ العُيون، والإصغاء للاستماع.

واعلَمْ أنه لا يُجْزي من العمل القول، ولا مِن البَذْل العِدَةُ، ولا مِن التوقِّي التَّلاوُم.

قال نافعٌ: خرَجتُ مع ابن عمر في بعضِ نواحي المدينة، ومعه أصحابُه، فوضَعوا سُفْرةً لهم، فمَرَّ بهم راعٍ، فقال عبدُ الله بن عمر: يا راعي، هَلُمَّ فأَصِبْ مِن هذه السُّفْرة.

فقال: إني صائم، فقال عبدُ الله: في مِثل هذا اليومِ الشديدِ حَرُّه، وأنت بينَ هذه الشِّعاب في آثارِ هذه الغنم، وبينَ هذه الجبالِ، ترعى هذه الغنمَ وأنت صائم!

فقال الراعي: أُبادِرُ أيَّامي الخالية. فعَجِب ابنُ عمر وقال: هل لك أن تَبيعَنا شاةً من غنَمِك نَجْتزِرُها، نُطعِمُك مِن لحمها ما تُفطِرُ عليه ونُعطيك ثمنَها؟ قال: إنها ليست لي، إنها لِمَولاي، قال: فما عسَيتَ أن يقول مَوْلاك إن قُلتَ أكلَها الذئب؟

فمضى الراعي وهو رافعٌ إصبَعَه إلى السماء وهو يقول: فأين الله؟!

قال: فلم يزَلِ ابنُ عمر يقول: قال الراعي: فأين الله؟! فما عداً أنْ قَدِم المدينة فبعَث إلى سيد الراعي فاشترى منه الراعي والغنم، فأعتق الراعي ووهب له الغنَم.

ودعا قومٌ رجلًا إلى طعام في يوم قائظٍ شديدٍ حَرُّه، فقال: إني صائم، فقالوا: أفي مِثل هذا اليوم؟! قال: أفَأُغبَنُ أيامي؟!

ونزَل رَوْحُ بنُ زِنْباع منزلًا بين مكَّة والمدينة في يومٍ صائف، وقرَّب غَداءه فانحطَّ راع من جبلِ، فقال: يا راعي، هلمَّ إلى الغداء، قال: إني صائم.

قال له رَوْح بن زِنباع: أو تصومُ في هذا الحرِّ الشديد؟! قال الراعي: أفأدَعُ أيامي تذهبُ باطلًا؟! فأنشأ روحٌ يقول:

## لقد ضنَنْتَ بأيَّامِكَ يا راعِي إذْ جاد بها رَوحُ بن زِنْباع

ودعا قومٌ رجلًا إلى طعام، فقال: إني صائم، فقالوا: أفطِرْ وصُم غدًا، قال: ومَن لي بأن أعيشَ إلى غدٍ؟!

رُوِي أن الحسن رأى رجلًا مُتعبِّدًا، فقال: يا عبد الله، ما يَمنعُك مِن مُجالسة الناس؟ قال: ما شغَلَني عن الناس، قال: فما منعَك أن تأتي الحسن؟ فقال: ما أشغَلني عن الناس؛ قال: إنِّي أُمسي وأُصبح بين ذنبٍ عن الحسن! قال: فما الذي أشغَل عن الحسن؟ قال: إنِّي أُمسي وأُصبح بين ذنبٍ ونعمة، فرأيتُ أن أَشغَل نفسي بالاستغفار للذنب، والشكرِ الله تعالى على النعمة، فقال: أنت عندي أفقهُ من الحسن.

قال بعضُ العلماء حاثًا على شُكر الله -جلَّ وعلا، فقال: إخواني، اشكُروا الله على ما أنعَم عليكم به؛ مِن الألسُنِ بكثرةِ التلاوة لكتابِ الله وذِكْره. فإنْ فرَّطتُم في ذلك فاستَحْيُوا من الله أن تَخوضوا بالألسُنِ في فنون الآثام؛ فقد ورَد عن النبيِّ عَيَالِهُ أنه قال: «وهل يَكُبُّ الناسَ في النارِ على مَناخِرِهم إلا حَصائدُ ألسنتِهم؟!»(١).

فالرجلُ العاقل المستقيم لا يَستخدم لسانَه إلا في الحقّ والخير؛ مِن ذكر الله والثناء عليه، وتلاوة كتابِه الكريم، والنُّصحِ لله ولرسوله وللمؤمنين، ولأئمَّة المسلمين وعامَّتِهم، ويجتنبُ الكذبَ والافتراء، والغيبة والنميمة، ويجتنبُ القبيحَ وتقبيحَ الحسَن، والتملُّقُ والنفاقَ والرياء؛ قال عَيْنِهُ: «المسلم مَن سَلِم المسلمون من لسانِه ويده» (۱)؛ كلُّ هذه مِن آفات اللِّسان.

ألا واشكُروا الله على ما أنعَم به عليكم مِن الأبصار؛ بالنظر إلى الحقِّ بالاعتبار؛ شكرًا له، فإنْ رَغِبتم عن ذلك فراقِبوا الله أن تنظُروا بالأبصار إلى الحرام، فتُغضِبوا الله بنعَمِه؛ كفِعل الكثيرِ من الناس! فاتَّقوا الله، عِبادَ الله.

ألاً فراقِبوه واشكُروه على ما أنعَم به عليكم من السمع؛ بالاستماعِ إلى القُرآنِ الكريم وكلام سيِّد المرسَلين، والمَواعِظ الحسنة.

فإنْ ضيَّعتُم ذلك وفرَّطتُم فيه فاستَحْيوا من الله أن تُنصِتوا بأسماعكم إلى الهَوى والمَلاهي، والأغاني وجميع المنكرات؛ فإنكم عن جميع ذلك مسؤولون.

واشكُروا الله على ما أنعَم به عليكم من الأيدي؛ بِبَسطِها إلى الخيرات؛ فإنْ قصَّرتُم عن ذلك فاستَحْيوا أن تَبسُطوها إلى الظلم والأذى؛ كفعل كثيرٍ من الناس؛

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (٢٦١٦)، وابن ماجه (٣٩٧٣)، وأحمد (٢٢٠١٦).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (١٠)، ومسلم (٤١).

فإن الظُّلْم ظلماتٌ يوم القيامة! قال الله -جلَّ وعلا وتقدَّس-: ﴿ وَلَا تَحْسَبَنَّ ٱللَّهَ غَلْفِلًا عَمَّا يَعْمَلُ ٱلظَّلِمُونَ ۚ إِنَّمَا يُؤَخِّرُهُمْ لِيَوْمِ تَشْخَصُ فِيهِ ٱلْأَبْصَلُ ۞ مُهْطِعِينَ مُقْنِعِي رُءُ وسِهِمْ لَا يَرْتَدُ إِلَيْهِمْ طَرْفُهُمُ وَأَقْدِدَتُهُمْ هَوَلَهُ ۞ [إبراهيم: ٤٢،٤٢].

ألا فاتقوا الله عباد الله واشكروه على ما أنعَم به عليكم من الأرجُل؛ بالسعي بها إلى الطاعات؛ فإنْ قصَّرتم في ذلك فراقِبوا الله ولا تَسْعَوا بها إلى الآثام.

فالرجل المستقيم لا يَستخدم سمْعَه وبصَره وجميع حواسِّه ومشاعره إلا فيما أحلَّ اللهُ له، وقد جمَع الله كثيرًا من صِفات المؤمنين المستقيمين، وعَدَّهم مُفلِحين مُستحِقِّين للخلود في جنَّات النعيم في قولِه عَبَرَقِكُ : ﴿ قَدَ أَفَلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ۞ [المؤمنون: ١]، المؤمنون: ١٠ فَهُمُ ٱلْوَرِثُونَ ۞ ٱلَّذِينَ يَرِثُونَ ٱلْفِرَدَوْسَ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ۞ الله ومنون: ١٠،١٠]. [المؤمنون: ١١،١٠].

قال الله -جلَّ وعلا وتقدَّس-: ﴿ يَوْمَ تَشْهَدُ عَلَيْهِمْ أَلْسِنَتُهُمْ وَأَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُم بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ۞ ﴿ [النور: ٢٤] فكيف بك والأكبالُ في الأقدامِ والأغلالُ في الأعناق؟! قال الله ﴿ : ﴿ إِذِ ٱلْأَغْلَالُ فِي أَعْنَقِهِمْ وَٱلسَّلَسِلُ يُسْحَبُونَ ۞ فِي ٱلْحَمِيمِ ثُمَّ فِي ٱلنَّارِ يُسْجَرُونَ ۞ ﴿ [غافر: ٧١، ٧٧].

ألا فاتقوا الله عبادَ الله، واشكروه على ما أنعم به عليكم من الأَقُوات؛ فلا تتَقوَّوْا بها على مَعاصي الله، ألا يا عباد الله فاتقوا الله على ما أنعَم به عليكم من اللِّباس؛ وذلك بأن تُبْلُوه في رِضَا الله؛ فإنْ قصَّرتم عن ذلك فاستحَيْوا أن تُبْلُوا لِباسَكم فيما يَكْره اللهُ.

أَلَا فاتقوا الله عبادَ الله واشكروه على ما وهبكم من الأموال؛ وذلك بأن تُبلوها في سبيل الله، فإنْ بَخِلتُم عن ذلك فاستحيوا من الله أن تُنفقوا ما وهبكم من المال في معاصيه.

واشكروا الله على نِعمته العُظمى، وهو ما أنعَم به عليكم من الإيمان به، وبكُتبه وملائكته ورسُلِه، واليوم الآخِر والقدرِ خيرِه وشره.

واشكُروه على ما أنعَم به عليكم من العقل؛ بالتَّفكيرِ والتدبُّر، واعتقادِ حُسنِ النيَّة، والاعتبارِ وشدة الخوفِ والحزن، وسلامة الصدرِ للعامة.

واشكُروا الله على ما أنعمَ به عليكم من العقل؛ بأن تُعظِّموا الله عَبَوَقِكُ وتُجِلُّوه، وتستَحْيوا منه وتَهابوه، وتتَّقُوه وتُطيعوه، على حسَب ما عقَلْتُم من عظَمتِه وكبريائه، وعظيم قَدْرِه ﷺ.

ف إن قصَّرتُم في ذلك فراقِبوا الله تعالى ولا تكونوا كالذين لا يُعظِّمونه ولا يُجِلُّونه، ولا يُعظِّمونه ولا يَقدُرونه حقَّ ولا يُجِلُّونه، ولا يَهابونه ولا يَقدُرونه حقَّ قَدْرِه، بل يَستهينون بكثيرٍ من أمره.

فاتقوا الله عبادَ الله أن تعودوا بَعد العلم جُهَّالًا وبعد المعرفةِ والفَهم ضُلَّالًا، ويعودَ العقلُ والعلم عليكم وَبالًا.

وهَبَ الله لنا ولكم القيامَ بطاعته، ووفَّقَنا وإياكم شُكْرَ نِعَمِه وحُسن عبادته؛ إنَّه جوَادٌ كريم رؤوف رحيم، وصلى الله على محمدٍ وآله وصحبِه أجمعين.



إنَّ العجبَ -كُلَّ العجب- من إنسانٍ عاقل أُخبِرَ أنه سيَسلُك طريقًا شائكًا وَعْرًا، مليتًا بالمخاوف والمُزعجات والمهالك، وأنَّ عليه أن يتصوَّر هذه المخاوف والمخاطر والمهالك، ويتصوَّر آثارَها على مستقبله الأبَدي، والذي أخبرَه أصدَقُ القائلين، وأوفى الواعدين، الذي أحاط بكلِّ شيء علمًا.

ومع ذلك تراه غافلًا لا اهتمام له بذلك، مُنصرِفًا عن الابتعاد عن هذه المهالكِ والمزلَّات الفظيعة، ومُشتغِلًا بالدَّنايا والأمورِ التافهة من شؤون الدنيا الملعونة، الملعون ما فيها، إلا ذِكرَ الله وما والاه!

وما أُصيبَ الإنسان بمرضٍ أشدَّ من الغفلة، الذي ربَّما تحوَّل إلى جُمودٍ وقسوة، ثم إلى لَجَاج وعناد، ثم إلى كفرٍ وجحود! نسأل الله تعالى العافية.

ومِن أكبر الأدلة على حُمق الإنسان وغباوته وجهله؛ أنَّه يكدُّ ويشقى من أجلِ مستقبل مهما طال فلن يُجاوِزَ الثمانين غالبًا، وإن تجاوزَها فهو كالمعدوم.

ومع هذا فيُهمِل إهمالًا كُليًّا أو جُزئيًّا العملَ من أجل مُستقبلٍ لا نهاية له؛ مُستقبَل الأبَد، مُستقبل الخلود، فيا لَها من خَسارةٍ لا عِوَض لها، ولا جَبْر منها، ولا أملَ في تلافيها!

فيا أَيُّها الغافلُ انتبِهْ واستعدَّ لما أمامَك، وتصوَّرْه تصورًا صحيحًا يَظهَرُ أثرُه في جِدِّك واجتهادِك، فيما يُقرِّبك إلى الله، لا يُفاجئك الأمر وأنت غافلٌ فيفوتك زمَنُ

الإمكان، وتَندم وتَحسَّر؛ قال -تعالى وتقدس -: ﴿ أَنَّ أَمْرُ اللّهِ فَلَا تَسْتَغَجِلُوهُ ﴾ [النحل: ١]، وقال الله ﷺ: ﴿ أَقْرَبَ لِلنَّاسِ حِسَابُهُمْ وَهُمْ فِي غَفَلَةٍ مُغرضُونَ ۞ ﴾ [الأنبياء: ١]، وقال تعالى: ﴿ وَأَنذِرْهُمْ يَوْمَ الْخَسْرَةِ إِذْ قُضِى ٱلْأَمْرُ وَهُمْ فِي غَفْلَةٍ وَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ۞ ﴿ [مريم: ٣٩]، وقال تعالى: ﴿ وَأَن تَقُولَ نَفْسٌ تعالى: ﴿ أَن تَقُولَ نَفْسٌ تعالى: ﴿ أَن تَقُولَ نَفْسٌ يَحَسْرَقَ عَلَى مَا فَرَّطَتُ فِي جَنْ اللّهَ وَإِن كُنتُ لَمِنَ السَّخِرِينَ ۞ ﴾ [الزمر: ٢٥]؛ الآيات.

إِنَّ الـذين غمَـر الإيمانُ قلـوبَهم، واستحوذَت معرفتُهم على مَشاعرِهم ووجْدانِهم؛ هم الذين أيقَنوا بلقاء ربِّهم، وسَماعِ الحُكْم منه في مَصائرهم، هؤلاء هم الذين تتَجافى جُنوبُهم عن المضاجع يَدْعون ربَّهم خوفًا وطمعًا، وممَّا رزقَهم اللهُ يُنفقون.

الذين قال الله تعالى مُخبِرًا عنهم: ﴿ الَّذِينَ ءَاتَيَنَاهُمُ الْكِتَبَ مِن قَبَلِهِ هُم بِهِ يُؤْمِنُونَ وَ وَإِذَا يُثَلَى عَلَيْهِمْ قَالُوَاْ ءَامَنَا بِهِ إِنَّهُ الْحُقُّ مِن رَّبِّنَا إِنَّا كُنَّا مِن قَبَلِهِ مُسْلِمِينَ ﴿ الْوَلْيَاكَ يُؤْتُونَ وَ وَإِذَا يُثَلَى عَلَيْهِمْ قَالُواْ وَيَدْرَءُونَ بِالْحُسَنَةِ السّيّئَةَ وَمِمَّا رَزَفَنَهُمْ يُنفِقُونَ ﴿ القصص ٢٥ - القصص ٢٥ ] ، وقال سبحانه: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ هُم مِّنْ خَشْيَةِ رَبِّهِم مُّشْفِقُونَ ﴿ المؤمنون: ٥٧ ] إلى قوله: ﴿ وُلُولَتِكَ يُسْرِعُونَ فِي الْمَؤْمِنُونَ وَهُمْ لَهَا سَلِعُونَ ﴿ وَالمؤمنون: ٢١].

ولا يَبعُد أن يكونَ -مِن هؤلاء المذكورين الموصوفين بالصفاتِ الحميدة - القائلُ: لو عَلِم الملوكُ وأبناءُ الملوك ما نحن فيه لَجالَدونا عليه بالسيوف، ومنهم الباكي حين حضَرَته الوفاةُ القائلُ: إني لم أبكِ جزَعًا من الموت؛ حرصًا على الدنيا، ولكن أبكي على عدَم قضاء وطَري من طاعة ربِّي وقيامِ الليل أيامَ الشتاء. ومنهم الباكي عندما تفوتُه تكبيرةُ الإحرام مع الجماعة، ومنهم الذي يَمْرض إذا فاتَتْه الصلاةُ مع الجماعة، ومنهم الذي يَمْرض إذا فاتَتْه الصلاةُ مع الجماعة، ومنهم الذي يَمْرض الله أصلً الفريضةَ منفردًا إلا مرَّتين، وكأني لم أُصلً الفريضةَ منفردًا إلا مرَّتين، وكأني لم أُصلًهما، مع أنه قاربَ التسعين سنةً.

ومنهم مَن لم تَفُته صلاةُ الجماعة أربعين سنةً إلا مرةً واحدةً، حين ماتت والدتُه اشتغَل بتجهيزها.

والقائلُ حينَما قال له رجلٌ أراك تُكثِر من حمدِ الله وشكره، مع أنه ابتلاك ببلاءٍ ما ابتلى أحدًا بمِثله؛ الجُذام في أطرافِك، وتمزَّقَت الثيابُ على جسدك، ولا زوجة لك ولا ولد، ولا دار ولا أهل، فما شأنك؟! فقال المُبتلَى:

#### شعـرًا:

حَمِدتُ اللهَ ربِّدِي إذْ هَداني إذْ هَداني الحنيفِ الإسلامِ والدِّين الحَنيفِ في خَمِداني كِلَّ وقتٍ ويَعرِفُ فُ وَالدِي بِاللَّطيفِ في فَدُور في بِاللَّطيفِ

وكان بعضُ المُوفَّقين المُحاسِبين لأنفسهم يكتب الصلواتِ الخمسَ في قِرْطاس، ويدَعُ بين كلِّ صلاتين بياضًا.

وكلَّما ارتكب خطيئةً -مِن كلمةِ غِيبةٍ أو استهزاء، أو كذَب كِذْبةً أو تكلَّم فيما لا يَعْنيه، أو نظر إلى ما لا يَحِلُّ نظرُه إليه، أو استمع إلى ما لا يحلُّ الاستماعُ إليه، أو

أكل مشتبهًا، أو مشى إلى ما لا يحل، أو مدَّ يدَه إلى ما لا يجوز مدُّها إليه- ذكره في هذا البياض لِيَعتبِرَ ذُنوبَه ويُحصِيها حسَبَ قدرتِه؛ لِتُضيقَ المُحاسبةُ مَجاريَ الشيطان والنفسِ الأمَّارة بالسوء.

ومَقامُ مُحاسبة النفس يُقلِّل الكلامَ فيما لا يَعْني، ويَحمِل الإنسانَ على تقليل الذنوب، وعلى الإكثار من الطاعات؛ لِمُقابَلة ما صدر منه، ولكن هذا الطِّراز يعزُّ وجودُه في زماننا هذا.

نُقِل عن أميرِ المؤمنين عليِّ بن أبي طالب أنه قال: حاسِبوا أنفُسكم قبل أن تُحاسَبوا، وزِنُوها قبل أن تُوزَنوا، وتزَيَّنوا للعرضِ الأكبر على الله؛ ﴿يَوَمَإِذِ تُعَرَّضُونَ لَا كَثَمَ عِنكُمْ خَافِيَةٌ ﷺ (الحاقة: ١٨].

فالمُحاسَبة تكون بضبطِ الحواسِّ ورِعاية الأوقاتِ، وإيثارِ المُهِمَّات وحفظ الأنفاسِ، والحرصِ على أداء العباداتِ كاملةً، وبالأخصِّ الصلاة، فيُكملها بشروطِها المذكورة، وأركانِها وواجباتها وسُننِها، بخُشوعِ وخضوع، وطُمَأنينةٍ وسكون.

والعبد يحتاج إلى الشّنن الرواتب لتكميلِ الفرائض، ويحتاج إلى النوافل لتكميلِ السنن، ويحتاج إلى الآدابِ لتكميل النوافل، ومِن الآدابِ تركُ ما يَشْغَل عن الآخرة.

قال بعضُهم: إن الرجل لَيَشيب عارِضاهُ في الإسلام وما أكملَ لله صلاةً، قيل: وكيف ذاك؟ قال: لا يُتِمُّ خُشوعَها وتواضُعَها، وإقبالَه على الله فيها.

رُوي عن بعضِ أهل العلم في قول الله عَلَيْهُ: ﴿ وَقُومُواْ لِلَّهِ قَانِتِينَ ۞ [البقرة: ٢٣٨]، قال: القنوتُ الخشوعُ في الركوع والسجود، وغضُّ البصر، وخَفْض الجَناح مِن رهبة الله عِبَوَيْكُ.

وكان العلماءُ إذا قام أحدُهم للصلاة هاب أن يلتفتَ أو يَعبث، أو يُحدِّثَ نفسه بشيءٍ من شئون الدنيا، إلا ناسيًا.

وبلَغَنا عن بعض أهل العلم أنه قال: رَكْعتان خَفيفتان مُقتصِدتان في تَفكُّرٍ وتدبُّر، وتفهُّمِ لما يقوله ويفعله؛ خيرٌ من قيام ليلةٍ والقلبُ ساهٍ في أوديةِ الدنيا.

فالواجبُ على الإنسان -إذا كان في الصلاة- أن يجعَلها همَّه، ويُقبِلَ عليها مُفرِّغًا قلبَه وفِكرَه من كلِّ ما يُشتِّته ليُؤدِّيها كاملةً مُكمَّلة.

فإنه ليس له منها إلا ما عقل منها؛ مِن مَعاني الفاتحةِ وما يَقرأ من القرآن، ومَعاني الركوع والسجود والقيامِ بين يدَي الله، ومَعاني العُبوديَّة والمناجاة، ومعاني التحيَّات والتكبيرات.

فكم بين رجُلَين أحدُهما قد أشعَرَ قلبه عظمة خالقِه الذي هو واقفٌ بين يديه، فامتلأ قلبُه من هيبتِه، وذَلَّت له عنْقُه، واستحى من ربِّه أن يُقبِل على غيره أو يلتفتَ عنه. وآخَرُ قد انصرفَ قلبُه إلى الدنيا يُفكر فيها، مُلتفتًا يمينًا وشمالًا، ولا يفهم ما يُخاطَب به؛ لأن قلبه ليس حاضرًا معه!

فبين صلاتَيْهما كما قال بعضُ أهل العلم: إن الرَّ جُلين لَيكونان في الصلاةِ الواحدة، وإنَّ ما بينَهما في الفضل كما بين السماء والأرض؛ وذلك أنَّ أحدهما مُقبِلُ على الله عَرَقِيلٌ بقلبِه والآخر ساهِ غافلٌ يُفكر في البيوع والخُصومات، والأَمانيِّ والخَسارات، قد ذهَب قلبُه كلَّ مذهب في أودية الدنيا.

ورُوي أنَّ بعض الصحابة تَعَالَيُهُ كان يُصلِّي في نخل له، فشُغِل بالنظر إلى النخل، فسها في صلاتِه، فاستعظم ذلك وقال: أصابَني في مالي فتنةٌ، فجعَل النخيل في الأرض صدقةً في سبيل الله، فبلَغ ثمَنُ النخيل خَمسين ألفًا.

فلو أنَّ الواحد منا إذا فاتَتْه الصلاةُ مع الجماعة تَصدَّقَ بعشَرةٍ فقط؛ لَما فاتَتْنا الصلاةُ مع الجماعة على الصلاة وكثرةِ الصلاةُ مع الجماعة، وهذا علاجٌ من أحسن العلاجات.

وينبغي استعمالُه عندما يَصدُر كذبٌ أو غيبة، أو نظرٌ محرَّم أو سَماعٌ محرم، أو نحوُ ذلك ممَّا يقوله الإنسانُ أو يفعله عمدًا أو سهوًا؛ ليتأدَّب ويستقيمَ ويُقتدَى به، والله الموفِّق.





يَسْمو قَدْرُ الإنسان وتَعْلو درجتُه ومنزلته عند الله ﴿ وعند خلقِه؛ بقَدرِ ما يكون له من استقامةٍ وطهارةِ قلبٍ وسلامةِ صدرٍ وحُبِّ للخير لجميع المسلمين، وبُعدٍ عن الشيرِ والأذى، وتضحيةٍ بالنفس والمال في سبيل الله وما يُقرِّب إلى الله، وقد امتدح اللهُ إبراهيمَ الخليل -عليه وعلى نبيِّنا أفضلُ الصلاةِ والسلام - على ما وهَبَه له من سلامةِ قلبِ وعزَّةِ نفس، وصدقِ عزيمةٍ وقوةِ إيمان.

فَالله تعالى -لما ذكر نوحًا ﷺ وأثنى عليه- أعقبه بذِكْر الخَليل فقال: ﴿وَإِنَّ مِن شِيعَتِهِ ۚ لَإِبْرَهِيمَ ۞ إِذْ جَآءَ رَبَّهُۥ بِقَلْبِ سَلِيمٍ ۞﴾ [الصافات: ٨٣، ٨٤].

ومِن دُعاء إبراهيمَ ﷺ: ﴿وَلَا تُخْزِنِي يَوْمَ يُبَعَثُونَ ۞ يَوْمَ لَا يَنفَعُ مَالٌ وَلَا بَنُونَ ۞ إِلَّا مَنْ أَقَى ٱللَّهَ بِقَلْبِ سَلِيمِ ۞﴾ [الشعراء: ٨٧ - ٨٩].

وسلامةُ القلب خُلوصُه من الشِّرك، وقيل: هو القلبُ الصحيح وهو قلبُ المؤمن؛ لأنَّ قلب الكافر والمنافق مريضٌ، وقيل: هو القلبُ السالم من البِدْعة، المطمئنُ إلى السُّنة. انتهى.

قلتُ: والذي أرى أن السلامة الكاملة للقلبِ هي خُلوصه من الشركِ والشكّ، والنفاقِ والرياء، وخُلوُّه من الكِبْر والحقد والحسَد، والعُجْب والمكرِ السيِّئ، والغِلِّ والخُيلاء.

ونَقاؤه من الأمراض التي تُكدِّر الصفوَ وتُشتِّت الشملَ وتُخِل بالأمن، وتَقطع الروابطَ والصِّلاتِ بين المسلمين، وتُورِثُ الضَّغائنَ والأحقاد، وتُولد العداوة والبغضاء بين المؤمنين.

وكان عَيْنَ يقول في دعائه: «اللهم إني أسألك قلبًا سليمًا» (١) فالقلبُ السليم هو السالمُ من الآفات والمكروهاتِ كلِّها، وهو القلب الذي ليس فيه سِوى مَحبة الله وخشيتِه، وخَشْيةِ ما يُباعد عنه.

وقد اكتفى إبراهيم -عليه الصلاة والسلام- بذِكْر سلامة القلب؛ لأن القلب إذا صلح الجسد كلُّه (٢).

ولأنَّ القلوب إذا سَلِمَت؛ سلمَت الجوارحُ اليدُ واللِّسان من الأذى والشرور، وسَلِمت أموالُ الناس وأرواحُهم وأعراضهم، وقَلَّت الشرورُ والجرائم والآثام.

وقيل: إِنَّ لُقْمان كان عبدًا حبَشيًّا فدفَع إليه سيِّدُه شاةً، وقال: اذبَحْها وأُتِني بأطيبِ مُضغتَين منها، فأتاه بالقلبِ واللسان ثم بعد أيامٍ أتاه بشاةٍ أخرى، وقال له: اذبَحْها وأْتِني بأخبَثِ مُضغتَين منها، فأتاه بالقلبِ واللسان، فسأله سيدُه عن ذلك، فقال: هما أطيبُ شيءٍ إذا طابَا، وأخبثُ شيءٍ إذا خَبُثا.

وذكر العلماءُ أن صلاحَ القلب:

(١) في قراءةِ القرآن بالتدبُّر والتفكُّر فيه، وفيما صحَّ عن النبيِّ ﷺ.

(٢) في تقليل الأكل.

<sup>(</sup>١) رواه النسائي (١٣٠٤)، وأحمد (١٧١١٤).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٥٢)، ومسلم (١٥٩٩).

- (٣) قيام الليل وإحيائِه بالعبادة.
  - (٤) التضرُّع عند السَّحَر.
  - (٥) مُجالَسة الصالحين.
  - (٦) الصَّمت عمَّا لا يَعْني.
- (٧) العُزلة عن أهل الجهل والسفّه، ومَن فرَطَت أعمارُهم.
  - (٨) تَرْك الخوض مع الناس فيما لا يَعني.
- (٩) أكل الحلال، وهو رأسُها؛ فإنه يُنوِّر القلبَ ويُصلِحُه فتَزْكو بذلك الجوارحُ، وتُدرَأ المفاسدُ وتَكثرُ المصالح، فأكلُ الحرام والمشتبهِ يُصدِّي القلبَ ويُظلِمُه ويُقسِّيه، وهو مِن مَوانع قَبول الدعاء.

وقد قيل: يُخاف على آكلِ الحرام والشُّبهة ألَّا يُقبَل له عمل، ولا يُرفعَ له دعاء؛ لقوله تعالى: ﴿إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ ٱللَّهُ مِنَ ٱلْمُتَّقِينَ ۞﴾ [المائدة: ٢٧]، وآكِلُ الحرام والمسترسِلُ مع المشتبهات ليس بمُتَّقٍ على الإطلاق.

رُوِي عن بعض أهل العلم أن الشيطان يقول: خَصْلةٌ من ابن آدمَ أُريدها، ثم أُخلِّي بينه وبين ما يريد من العبادة؛ أجعل كَسْبَه من غيرِ حِلِّ، إنْ تزوَّجَ، تزوجَ من حَرامٍ، وإن أفطرَ على حرامٍ، وإن حجَّ، حجَّ مِن حرامٍ. اهـ.

فالحذرَ الحذرَ من الحرام في طلَب القُوت؛ فقد ورَد عن أبي هريرة تَعَالَىٰ قال: قال رسول الله عَلَيْهُ: "إنَّ الله طيِّبُ لا يَقْبل إلا طيبًا، وإن الله أمر المؤمنين بما أمر به المرسلين، فقال: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلرُّسُلُ كُلُواْ مِنَ ٱلطَّيِّبَتِ وَآعَمَلُواْ صَلِيحًا ﴾ [المؤمنون: ١٥]، وقال: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلدِّينَ عَامَنُواْ كُلُواْ مِن طَيِّبَتِ مَا رَزَقَنَكُمْ ﴾ [البقرة: ١٧٢].

ثم ذكر الرجل يُطيل السفرَ أشعَثَ أغبَر، يمدُّ يدَيه إلى السماء ويقول: يا رب يا رب، ومَطْعمُه حرامٌ ومَشْربه حرام وملبسُه حرام وغُذِّي بالحرام، فأنَّى يُستجاب لذلك؟!»(١).

ورُوي عن ابنِ عباس تَعَلَّيْهَا قال: تُلِيَت هذه الآيةُ عند رسولِ الله ﷺ: ﴿يَآأَيُّهَا اللهِ عَلَيْكِ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللهِ اللهُ عَلَيْكُ اللهِ اللهُ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ عَلِيْكُ عَلَيْكُ عَلِيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُونِ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونَاكُ عَلَيْكُونِ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونِ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُونِ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلِيْكُونُ عَلَيْكُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُون

فقام سعدُ بن أبي وقّاصٍ عَيْظَنَهُ فقال: يا رسول الله، ادعُ الله أن يجعلني مُستجابَ الدعوة، مُستجابَ الدعوة، مُستجابَ الدعوة، والذي نفسُ محمدِ بيده، إن العبد ليَقذف اللقمةَ الحرام في جوفه ما يُتقبّل منه عملٌ أربعين يومًا، وأيّما عبدٍ نبَتَ لَحمُه من سُحتٍ فالنارُ أولى به»؛ رواه الطبرانيُّ في الصغير (٢).

ورُوي عن ابنِ عمر سَيَّا قال: مَن اشترى ثوبًا بعشَرة دراهم وفيه دِرْهم من حرام لم يَقْبل اللهُ عَبَرَتِكُ له صلاةً ما دام عليه، قال: ثم أدخَل أُصبَعيه في أذنيه، ثم قال: صُمَّتا إن لم يكن النبيُّ عَيَّا سمعتُه يقولُه؛ رواه أحمد (٣).

وروى أبو داودَ في المَراسيل، عن القاسمِ بن مُخَيمرة قال: قال رسولُ الله ﷺ: «من اكتسب مالًا من إثم فوصَل به رَحِمَه أو تصدَّق به أو أنفقَه في سبيل الله؛ جُمِع ذلك كلُّه جميعًا فقُذِف به في جهنم» (٤).

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (١٠١٥).

<sup>(</sup>٢) المعجم الأوسط للطبراني (٦٤٩٥).

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد (٥٧٣٢)، وعبد بن حميد في المنتخب (٨٤٩).

<sup>(</sup>٤) المراسيل لأبي داود (١٣١)، ولفظه: «... جُمِعَ ذَلِكَ جَمْعًا، فَقُذِفَ بهِ...».

ورُوي عن أبي هُريرة، عن النبيِّ ﷺ قال: «مَن اشترى سَرقةً وهو يعلم أنَّها سرقةٌ فقد اشترك في عارِها وإثمِها»؛ رواه البيهقي (١).

اللهمَّ اكفِنا بحلالِك عن حرامِك، وبفَضلِك عمَّن سِواك.

والله أعلم، وصلى الله على محمدٍ وآلِه وصحبِه وسلَّم.



.

<sup>(</sup>١) مصنف ابن أبي شيبة (٢٢٠٦٠)، والسنن الكبرى للبيهقي (١٠٨٢٦)، وشُعَب الإيمان له (١١٢٥).



وقال ﷺ: ﴿ وَاتَّقُواْ يَوْمَا لَآ تَجُزِى نَفْشَ عَن نَفْسِ شَيْءًا وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَاعَةٌ وَلَا يُؤْخَذُ مِنْهَا عَذَلٌ وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَاعَةٌ وَلَا يُؤْخَذُ مِنْهَا عَذَلٌ وَلَا يُعْبَلُ مِنْهَا شَفَاعَةٌ وَلَا يُؤْخَذُ مِنْهَا عَذَلٌ وَلَا هُوْ يُنْصَرُونَ ۞ [البقرة: ٤٨].

وعن أبي هُريرة تَعَلَّفُهُ عن النبيِّ عَلَيْهُ فيما يَرْويه عن ربِّه اللهُ اللهُ قال: «وعِزَّق وجلالي، لا أجمعُ على عبدي خوفَيْن وأَمْنَين؛ إذا خافَني في الدُّنيا آمَنتُه يومَ القيامة، وإذا أَمِنني في الدنيا أخَفتُه في الآخرة»؛ رواه ابنُ حِبَّان في صحيحه (١).

وقال: «إذا اقْشَعرَّ جِلدُ العبد من خشيةِ الله تحاتَّتْ عنه خَطاياه كما يتَحاتُّ عن الشجرةِ البالية ورقُها» (٢).

وقال الحسنُ تَعَلِّمُهُ: إِنَّ الرجُلَ لَيُذنب فما ينساه، ولا يزال مُتخوِّفًا حتى يدخلَ الجنَّة، وقال ابنُ جبير: الخَشيةُ هي أن تخشى الله حتى تَحُولَ خَشْيتُه بينك وبينَ معاصيه.

<sup>(</sup>١) مسند البزار (٨٠٢٨)، وصحيح ابن حبان (٦٤٠)، والآداب للبيهقي (٨٢٦)، وشعب الإيمان (٧٥٩).

<sup>(</sup>٢) مسند البزار (١٣٢٢).

وعن أبي هريرة تَعَالَّنُهُ أنَّ رسولَ الله عَلَيْهِ قال: «لو يَعلمُ المؤمنُ ما عِندَ الله من العقوبة ما طَمِع بجَنَّتِه أحدُّ، ولو يعلم الكافرُ ما عند الله من الرحمةِ ما قَنط من رحمتِه»؛ رواه مسلم (١).

وعنه قال: قرَأ رسولُ الله عَلَيْهُ ﴿ يُوَمَبِذِ ثُحَدِّثُ أَخْبَارَهَا ﴿ وَالزلزلة: ٤]، ثم قال: «أَتَدْرون ما أخبارُها؟»، قالوا: الله ورسولُه أعلم، قال: «فإنَّ أخبارها أن تشهدَ على كلِّ عبدٍ أو أمَةٍ بما عَمِل على ظهرها؛ تقول: عَمِل كذا وكذا في يومِ كذا وكذا؛ فهذه أخبارُها» رواه الترمذيُّ، وقال: «حديث حسن» (٢).

عن أنس تَعَلَّفُ قال: قال رسولُ الله عَلَيْ: «يُؤتَى بأنعَم أهلِ الدنيا من أهل النار يومَ القيامة، فيُصبَغ في النار صَبْغة، ثم يُقال: يا ابنَ آدم، هل رأيتَ خيرًا قَطُّ؟ هل مَرَّ بك نعيمٌ قط؟ فيقول: لا والله يا رب. ويُؤتَى بأشَدِّ الناس بؤسًا في الدنيا من أهل الجنة فيُصبَغ صبغةً في الجنة فيُقال: يا ابن آدم، هل رأيتَ بؤسًا قط؟ هل مرَّ بك شدةٌ قط؟ فيقول: والله يا ربِّ ما مرَّ بي بؤسٌ قطُّ ولا رأيتُ شدةً قط» (").

وعنه تَعَالَىٰهُ قال: خطب رسولُ الله عَلَيْهُ خُطبةً ما سمعتُ مِثلَها قط، فقال: «لو تعلمون ما أعلمُ لَضِحكتُم قليلًا ولَبكيتُم كثيرًا» فغطّى أصحابُ رسولِ الله عَلَيْهُ وُجوهَهم لهم خَنينٌ؛ رواه البخاري ومسلم(٤).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٦٤٦٩)، ومسلم (٢٧٥٥)، واللفظ لمسلم، غير أن آخر الحديث: «مَا قَنَطَ مِنْ جَنَّتِهِ أَحَدُّ»، بدل «من رحمته» المذكورة أعلاه.

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي (٢٤٢٩)، والنسائي في الكبرى (١١٦٢٩)، وأحمد (٨٨٦٧).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٢٨٠٧).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٤٦٢١)، ومسلم (٢٣٥٩).

وعن أنسٍ قال: «إنكم لَتعمَلون أعمالًا هي أدقُّ في أعيُنِكم من الشعر؛ كنا نَعُدُّها على عهدِ رسول الله ﷺ من الموبقات»، رواه البخاري(١).

وعن أبي يَعْلَى شَدَّادِ بن أوسٍ تَعَطِّنَهُ عن النبيِّ عَيَّكِ قال: «الكَيِّسُ مَن دانَ نفسَه، وعَمِل لِمَا بعدَ الموت، والعاجزُ مَن أَتْبعَ نفْسَه هواها وتَمنَّى على الله الأمانيَّ»؛ رواه الترمذي (٢).

وعن أبي هريرة تَعَطِّنُهُ قال: قال رسولُ الله عَلِيَّةِ: «قارِبوا وسَدِّدوا، واعلَموا أنه لن ينجو أحدُ منكم بعمَلِه» قالوا: ولا أنتَ يا رسول الله؟ قال: «ولا أنا، إلَّا أن يتغمَّدني اللهُ برحمةٍ منه وفضل»؛ رواه مسلم (٣).

فيا عبادَ الله، مَن خافَ الله ﷺ في دُنياه أمَّنه الله في أُخْراه، ولو آمَن الإنسانُ حقًّا بالله الواحدِ الأحد الفردِ الصمد، وجزَم يقينًا بما بعدَ الحياة من الجنَّة والنار، وما أعَدَّ الله لأهلِهما إجمالًا وتفصيلًا.

ولو خاف وعيدَ الله كما يخاف وعيدَ أحدِ الأشرار، لمَا اجتراً يومًا أن يتخطَّى شريعةَ الله أو ينتهكَ مَحارم الله التي حذَّره من تخطِّيها؛ بقوله ﷺ ﴿ وَمَن يَعْضِ اللهَ وَرَسُولُهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ وَيُدْخِلُهُ نَارًا خَلِدًا فِيهَا وَلَهُ وَعَذَابُ مُّهِينٌ ﴾ اللّهَ وَرَسُولُهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَ اللهِ فَأُولَتِكَ هُمُ اللهِ فَلَا تَعْتَدُوهَا فَمَن يَتَعَدَّ حُدُودَ اللهِ فَأُولَتِكَ هُمُ اللهِ فَلَا تَعْتَدُوهَا وَمَن يَتَعَدَّ حُدُودَ اللهِ فَأُولَتِكَ هُمُ اللهِ فَلَا تَعْتَدُوهَا وَمَن يَتَعَدَّ حُدُودَ اللهِ فَأُولَتِكَ هُمُ اللهِ فَاللهُ مُونَ اللهِ فَاللهِ فَاللهُ عَلَى اللهِ فَاللهِ فَاللهُ وَمِن يَتَعَدَّ حُدُودَ اللهِ فَاللهِ فَاللهِ فَاللهُ وَمَن يَتَعَدَّ حُدُودَ اللهِ قَاللهِ فَاللهِ فَاللهِ فَاللهِ فَاللهِ فَاللهِ فَاللهِ فَاللهِ فَاللهُ وَمَن يَتَعَدَّ حُدُودَ اللهِ قَاللهِ فَاللهِ فَاللهُ وَاللهِ فَاللهُ وَاللهِ فَاللهُ وَاللهِ فَاللّهُ فَاللهُ فَاللّهُ وَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ وَلَا لَهُ فَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ فَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَعْتَدُوهُ اللّهِ فَاللّهُ وَلَا لَهُ فَاللّهُ وَلَهُ اللّهُ فَاللّهُ وَلَا لَهُ فَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ فَاللّهُ وَلَهُ اللّهُ فَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ فَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَا عَلْمُ اللهُ وَاللّهُ وَلَا لَا فَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِهُ وَلِهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَال

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٦٤٩٢).

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي (٢٤٥٩)، وابن ماجه (٢٢٦٠)، وأحمد (١٧١٢٣).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٢٨١٦).

فاتقِ الله أيها المسلم، وعِظْ نفسَك في كل وقتِ بما بعدَه من الشدائد والكُروب والعقبات، وحاسِبْ نفسَك على كلِّ ما تقترفُه وتفعلُه من السيئات، واتَّخِذ مِن تقوى الله سِترًا يَقيك من غضَبِ الله وعذابِه.

فما أسعدَ مَن جعل التقوى رأسَ مالِه! وما أرْشدَ مَن راقبَ اللهَ في جميع أحوالِه! فيا ويحَ من نسيَ الآخرة وأجهدَ نفسه في طلبِ الدنيا، وكان بها جُلُّ اشتغالِه! أمّا وعَظَه مَن رحَل من أعمامِه وأخوالِه؟! فالعجَبُ ممَّن أفصحَت له العِبَر وليس عنده سمعٌ ولا بصر، أينْكي فاقدُ الإلفِ وينسَى نفسه، أين مضَى رُفقاؤنا؟ أين ذهب مَعارفُنا وأصدقاؤنا؟ هذه دُورهم فيها سِواهم، وهذا مُحِبُّهم قد نسيَهم وجَفاهم.

فتفكَّروا إخواني في الراحلين، واعتبروا بالسَّالفين، وتأمَّلوا في البصائر حالَ الدَّفين، وتأمَّلوا؛ فأنتم في أثَر الماضين.

فيا مُطْلَقًا اذكُر قيودَهم، ويا مُتحرِّكًا قد عرَفتَ هُمودَهم، فخَلِّص نفسَك من أَسْرِ الذنوب، وتأهَّبْ لِخَلاصك فإنَّك مطلوب، وتذكَّر بقلبك يومَ تَقلَّبُ القلوب.

واحذَرْ حسَراتِ الموتِ عند انقضاء المدَّة، واحذَرْ تسويفَ الذين ذهَبوا وما تأهَّبوا.

فكأنِّي بك أيها الغافلُ في لَهْوِه ولعبِه، الرَّافلُ في أثوابِ غَيِّه وطرَبِه، الساعي في معصيةِ ربِّه وغضَبِه، فلم يشعر إلا وقد نزَل به من الموتِ أسبابُ عطَبِه. فدبَّت الأمراضُ في جسَدِه، وأُبدِلَ من لذيذ العيشِ بمُرِّ السَّقَمِ ونكَدِه، وانتزَعَته المَنونُ من مالِه وأهله وولدِه.

فزُوِّد من مالِه كفَنًا، واعتاضَ عن القصورِ مَحلَّةِ الأمواتِ وطَنًا، يتمنَّى الرَّجْعة إلى الدنيا لِيجتهدَ في الأعمال الصالحات، فيُقال له: هيهات هيهات! حِيلَ بينَك وبين الأعمالِ النافعات.

أَلَم يَأْتِكَ خَبرُ هَذَا الْمَصير؟! أَلَم تسمَعْ قُولَ أَصدَقِ القَائلين: ﴿أُوَلَمْ نُعَمِّرُكُمْ مَّا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَن تَذَكَّرَ وَجَآءَكُمُ ٱلنَّذِيُرُ فَذُوقُواْ فَمَا لِلظَّلِمِينَ مِن نَصِيرٍ ۞﴾ [فاطر: ٣٧]، فاحذَرْ أن تكونَ ممَّن يتمَنَّون الرجعة فلا يَقْدِرون ولا يُجابون.

## قال بعضهم:

صررَفْتُ إلى المَلِكِ الأعلى الذي ليسَ فوقهُ إلى المَلِكِ الأعلى الذي ليسَ فوقهُ إلى الصَّمَدِ البَرِّ الذي فاضَ جُودُهُ اللي الصَّمَدِ البَرِّ الذي فاضَ جُودُهُ مُقِيلِي إذا زَلَّتْ بِيَ النَّعلُ عَائرًا فما زالَ يُسولِينِي الجَميلَ تلطُّفًا فما زالَ يُسولِينِي الجَميلَ تلطُّفًا وعَبْلَها وقَبْلَها إذا أَغْلَق الأملاكُ دُونِي قُصورَهُمْ فَرَعتُ إلى بابِ المُهيمِنِ طارِقًا فَرَعتُ إلى بابِ المُهيمِنِ طارِقًا فلم أُلْفِ حُجَّابًا ولم أخشَ مِنْعةً فلم أُلْفِ حُجَّابًا ولم أخشَ مِنْعةً عَلَى مَنْ المَديمُ يُلبِّي عَبْدَه كلَّما دعَا فحَسْبِيَ ربِّي فِي الهَزاهِرِ مَلْجَاً فحَسْبِيَ ربِّي فِي الهَزاهِرِ مَلْجَاً فحَسْبِيَ ربِّي فِي الهَزاهِر مَلْجَاً

ووَجّهت وُجْهي نحوَه ومَاربي مَلِيكٌ يُرَجِّى سَيْبُهُ فِي المَتاعِب وعَمَّ الورى طُرًّا بِجَزْلِ المَواهبِ وأسمت غَفَّارٍ وأكرَم واهب ويدفعُ عنِّي في صدورِ النَّوائب جَنينًا ويَحْميني وبيَّ المَكاسب ونَهْنه عن غِشْ يانِهمْ زَجْرُ حَاجِب مُدِلًّا أُنادي باسْمِهِ غيرَ هائب ولو كان سُؤلي فوقَ هام الكواكبِ نَهارًا وليلًا في الدُّجي والغَياهب تَسِحُّ دِفَاقًا بِاللَّهَى والرَّغَائبِ وحِـرْزًا إذا حِيفَـتْ سِـهامُ النَّوائـب اللهم هَبْ لنا ما وهبتَه لعِبادِك الأخيار، وأنظِمْنا في سِلْك المُقرَّبين والأبرار، وآنظِمْنا في سِلْك المُقرَّبين والأبرار، وآتِنا في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة وقِنا عذاب النار، واغفر لنا ولوالدينا وجميع المسلمين، برحمتك يا أرحم الراحمين.

وصلَّى الله على محمدٍ وآله وصحبِه أجمعين.





قال اللهُ -عزَّ مِن قائل-: ﴿ وَأَنفِقُواْ مِن مَّا رَزَقْنَكُمُ مِّن قَبْلِ أَن يَأْتِى أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ فَيَقُولَ رَبِّ لَوْلاَ أَخَرَنِيَ إِلَى أَجَلِ قَرِيبٍ فَأَصَّدَقَ وَأَكُن مِّن ٱلصَّلِحِينَ ۞ وَلَن يُؤَخِّر ٱللَّهُ نَفْسًا إِذَا جَآءَ أَجَلُهَا ﴾ [المنافقون: ١١،١٠]، وقال تعالى: ﴿ حَتَى إِذَا جَآءَ أَحَدَهُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَ رَبِّ أَجَلُهَا ﴾ [المنافقون: ١٠،١٠]، وقال تعالى: ﴿ حَتَى إِذَا جَآءَ أَحَدَهُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَ رَبِّ أَجَلُها أَنْ لَكِي المؤمنون: ٩٩، ١٠٠] الآية.

فالعاقلُ مَن يأخذ أُهْبتَه للمستقبل، ويتهيّأُ للأمر قبلَ وقوعه؛ قال الله ﷺ: ﴿ يَآأَيُّهَا اللهِ ﷺ: ﴿ يَآأَيُّهَا اللَّهِ مَا قَدَّمَتْ لِغَدِّ ﴾ [الحشر: ١٨].

فلا بدَّ للإنسان من نظرٍ إلى الماضي بعينِ الاعتبارِ والاستفادةِ والمُحاسبة، ولا بدَّ من توجيهِ اهتمامه ولا بدله من نظرٍ إلى المستقبل لإعدادِ العُدَّة وتهيئةِ الزاد، ولا بدَّ من توجيهِ اهتمامه إلى الحاضر؛ إلى الساعةِ التي هو فيها؛ لِيَغتنِمَها قبل أن تُفلِتَ وتَضيعَ مع ما فرَط وضاع.

## دَقَّاتُ قلبِ المَرْء قائلةُ لهُ إِنَّ الحياةَ دَقًائُ وثَولانِ وأَلادِ المَرْء قائلةُ لهُ إِنَّ الحياةَ دَقًائِلُ وثَالِمُ وأَ

فساعاتُ العمر ثلاثٌ؛ ساعةٌ مضَت، وساعةٌ مُستقبَلة، لا يَدْري أيَعيش إليها أم لا، ولا يدري ما يَقْضي الله فيها، وساعةٌ راهنة ينبغي أن يُجاهِدَ نفسَه في تعبئتِها في الطاعة، في الباقياتِ الصالحات؛ سَبْحان الله، والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبر.

فإنْ لم تأتِه الساعةُ الثانية لم يتحسَّرْ على فَوات هذه الساعة، وإن أتَتْه الساعةُ استوفَى حقَّه منها، ولْيَحذَرْ طولَ الأمل، بل يجعل نفسَه ابنَ وقتِه؛ كأنَّه في آخرِ أنفاسه.

ويَحرِص جُهدَه على أن يكونَ على حالةٍ لا يَكْره أن يُدرِكَه الموتُ وهو عليها، وليُجعَلْ ما رواه أبو ذَرِّ نُصْبَ عينيه، مِن قولِ النبيِّ عَيَالَةٍ: «لا يكون المؤمنُ ظاعنًا إلا في ثلاث: تَزوُّدٍ لِمَعادٍ، أو مَرَمَّةٍ لِمَعاش، أو لذَّةٍ في غير حرام»(١).

ولْيَحذر الآفاتِ القاتلةَ للوقت، ومِن أعظم الآفاتِ الغفلةُ، وهي مرضٌ يُصيب عقلَ الإنسان بحيث يَفْقد الحِسَّ الواعيَ بالأحداث، واختلافِ الليل والنهار، ويَفقد الانتباهَ اليَقِظ إلى مَعاني الأشياء وعواقب الأمور.

وقد حذَّرَنا الله عَلَى مِن الغَفْلة أَشدَّ التحذير، وبيَّنَ عاقبةَ الذين غفَلوا عن الله وآياتِه، فقال لرسولِه وَ وَاذَكُر ثَبَكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعًا وَخِيفَةً وَدُونَ ٱلجُهْرِ مِنَ ٱلْقَوْلِ وَآيَاتُه، فقال لرسولِه وَ وَاذَكُر ثَبَكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعًا وَخِيفَةً وَدُونَ ٱلجُهْرِ مِنَ ٱلْقَوْلِ بِالْغُدُوّ وَٱلْاَصِالِ وَلاَ تَكُن مِّنَ ٱلْغَلِينَ فِ الْاعراف: ٢٠٥]. وقال فَ ﴿ وَلاَ تُطِعْ مَن أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ وَعَن ذِكْرِنَا وَأَتَبَعَ هَوَنهُ وَكَانَ أَمْرُهُ وَقُطُ فَ الله فَ الله فَ الله فَ الله وَلا يَعْمِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَغُينٌ لَا يَبْصِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ عَاذَانٌ لَا يَسْمَعُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَقْلَيْ وَلَيْكِ هُمُ ٱلْغَلِيفُونَ فَ الْعَلْمُ الْعَلَى اللهُ وَالأَعْلِ الله الله الله الله وَلا الله الله الله وَلا الله الله وَلَكُمْ عَاذَانٌ لَا يَبْصِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ عَاذَانٌ لَا يَبْصِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ عَاذَانٌ لَا يَسْمَعُونَ بِهَا أَوْلَتَهِكَ كَالْأَنْعُمِ بَلْ هُمْ أَضَلُ أَوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلْغَلْفِلُونَ فَ ﴿ وَالأَعراف: ١٧٩].

وقال -جلَّ وعلا وتقدَّس-: ﴿ يَعْلَمُونَ ظَهِرًا مِّنَ ٱلْحَيَوةِ ٱلدُّنْيَا وَهُمْ عَنِ ٱلْآخِرَةِ هُمْ عَنِ ٱلْآخِرَةِ هُمُ عَنِ ٱلْآخِرَةِ هُمُ عَنِ ٱلْآخِرَةِ هُمُ اللهِ وَقَالَ: ﴿ فَٱلْتَقَمْنَا مِنْهُمْ فَأَغْرَقَنَهُمْ فِي ٱلْيَرِّ بِأَنْهُمْ كَذَبُواْ بِعَايَلِتِنَا وَكَانُواْ عَنْهُمْ فَأَغْرَقَنَهُمْ فِي ٱلْيَرِ بِأَنْهُمْ كَذَبُواْ بِعَايَلِتِنَا وَكَانُواْ عَنْهُمْ فَأَغُرُقَنَهُمْ فِي ٱلْيَرِ فَي اللهِ مِنْ اللهِ مَنْ عَلَيْ اللهِ مَنْ عَلَيْ اللهِ مَنْ عَلَيْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ وَاللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) رواه معمر في جامعه (١٩٧٩٠) وابن حبان في صحيحه (٣٦١) وغيرهما، بلفظ: "وعلى العاقل ألَّا يكون ظاعنًا إلا لثلاث»... الحديث.

والآفةُ الثانية، وهي أيضًا من أعظمِ الآفات ومِن أشدِّها خطرًا على قتل الوقت، وهي آفةُ التسويفِ والتأخير، حتى ربَّما صارت كلمةُ (سوف) شِعارًا له وطابَعًا لِشُلوكه.

وقيل لبعضِ العُقلاء: أوصِنا، فقال: احذَروا (سوف)؛ فمِن حقِّ يومك عليك أن تَعمُرَه بطاعة الله؛ وذلك بالنافع من العلم، والصالح مِن العمل.

وقال الحسنُ البصري: إيَّاك والتسويفَ؛ فإنَّك بيَومِك ولستَ بغَدِك، فإن يكُن غدُّ لك فكُن في غدٍ كما كنتَ في اليوم، وإن لم يكن لك لم تندَمْ على ما فرَّطتَ في اليوم.

وكتَب بعضُهم إلى أخ له: إيَّاك وتأميرَ التسويفِ على نفسِك، وإمكانَه من قلبِك؛ فإنه مَحلُّ الكَلال وموئلُ التلف، وبه تنقطعُ الآمال، وفيه تنقطع الآجال، وبادِرْ يا أخي؛ فإنه مبادرٌ بك، وأسرِعْ؛ فإنه مُسرِعٌ بك، وجِدَّ فإن الأمر جِدُّ، وتيقَّظْ من رَقْدتِك، وانتبِهْ من غفلتك. وتذكَّرْ ما أسلفتَ وقصَّرتَ وفرَّطتَ، وجنيْت وعملتَ؛ فإنه مُثبَتُ مُحْصًى، فكأنَّك بالأمر قد بغتَك؛ فاغتبَطتَ بما قدَّمتَ، أو ندمتَ على ما فرَّطت.

ثم أعلم أنَّ في التسويف وتأخيرِ الواجب آفاتٍ؛ منها أنك لا تضمنُ أن تعيشَ إلى الغد؛ ولا سِيَّما في هذا العصر الذي كَثُرَت فيه الحوادثُ، برغمِ تقدُّمِ الطِّب وتوفُّرِ النَّعم وتقدُّم العلم.

ولكن لا يمنعُ ذلك الموتَ بسببِ الحوادث التي لا تُحصى كلَّ يوم من أسباب أدواتِ الحضارة: السيَّارات والطائرات والآلات، والأجهزة الميكانيكيَّة والكهربائية، والقَرِّ والنَّفْط وغيرِها، بل العلم هو الذي نشأتْ عنه هذه الأسبابُ بإذن الله؛ حيث كان الإنسان قبلَ حصول هذه في أمانٍ منها.

ثانيًا: إنَّك إنْ بَقِيتَ إلى الغد لا تأمّنُ مِن المُعوِّقات؛ من مرضٍ طارئ، أو شغلٍ عارض، أو بلاءٍ نازلٍ بك؛ فلهذا ينبغي للعاقل الحازمِ أن يُبادِرَ إلى اغتنام الفُرَص، وفعلِ الخيرات وأداء الواجبات، وكان العجزُ أن تؤخِّر وتؤجِّل؛ حتى تَفوتَك الفُرصَة، وتشكوَ من الغُصَّة، وقد قيل:

ولا تُوخِّرْ إذا ما حاجةٌ عرضَتْ فهُمْ يقولونَ لِلتَّاخيرِ آفاتُ آخر:

علَيْكَ بِأُمرِ اليومِ لا تَنتظِرْ غَدًا فَمَنْ لِغَدٍ مِن حادثٍ بكَفيلِ آخر:

ولا أُؤخِّرُ شُغْلَ اليومِ عَن كسلٍ إلى غددٍ إنَّ يومَ العاجزينَ غَدُ

وقال النبيُّ عَيَّكِمُ لرجل: «اغتَنِمْ خمسًا قبلَ خمس: حياتَك قبلَ موتِك، وصِحَّتَك قبل سقَمِك، وفراغَك قبل شُغلِك، وشبابَك قبل هَرَمِك، وغِناك قبل فَقْرِك»(١).

وقال أحدُ العلماء لبعضِ الشباب: اعمَلْ قبلَ أَنْ لا تستطيعَ أَن تعمَل؛ فأنا أَبْغِي أَن أَعمَل العضِ الشباب، أن أعملَ اليومَ فلا أستطيع. وكانت حَفْصةُ بنتُ سِيرِين تقول: يا معشرَ الشباب، اعمَلُوا؛ فإنَّما العملُ في الشباب.

ثالثًا: أنَّ لكلِّ يومٍ عمَلَه، ولكلِّ وقتٍ واجِباتِه، فليس وقتُ فارغٌ من العمل، ولما قيل لعُمر بن عبد العزيز رَخِيَّتُهُ - وقد بدا عليه الإرهاقُ والتعب من كثرة العمل -: أخِّرُ هذا إلى الغد، فقال: أعياني عملُ يومٍ واحدٍ، فكيف إذا اجتمَع عليَّ عملُ يومَيْن.

<sup>(</sup>١) رواه ابن أبي شيبة في المصنف (٣٤٣١٩)، والنسائي في الكبرى(١١٨٣٢).

وقال آخَرُ: حقوقٌ في الأوقات يُمكن قضاؤُها، وحقوق الأوقات لا يمكن قضاؤها؛ إذْ ما من وقتٍ إلا وللهِ عليك فيه حقٌ جديد، وأمرٌ أكيد، فكيف تَقْضي حقَّ غيرِه وأنتَ لم تقضِ حقَّ الله.

رابعًا: تأخيرُ الطاعات والتسويف في فِعْل الخيرات، يَجْعل النفسَ تعتاد تَرْكَها، والعادة إذا رسَخَت أصبحَت طبيعيَّةً يصعبُ قلعُها.

حتى إن الإنسان يَقْنع بوجوبِ المُبادَرةِ إلى الطاعات وعمل الصالحات، لكنه لا تُساعده الإرادةُ بل يجد كسلًا وتثاقلًا عن العمل، وإعراضًا عنه، ومِثلُ هذا يوجد في التّسويف في التوبة من المعاصي.

فإن النفسَ إذا اعتادت ارتكابَ المعاصي يَعسُر منعُها منها؛ ففي كل يوم تزداد حُبًّا لها، وتزداد ضخامةُ المعصية، ويَكثُر أثرها في القلب حتى يَعُمَّه ظلامُها، فلا يَنفُذ إليه الهدى، وانظر إلى الغيبة والكذب والرياء ونحوِها؛ كيف يعجزُ المرءُ عن قهرِ نفسِه عنها.

وفي الحديث الذي رواه الترمذيُّ: «إن المؤمن إذا أذنب ذنبًا كانت نكتةُ سوداءُ في قلبه، فإنْ تاب ونزَعَ واستغفر صُقِل قلبُه، فإنْ زاد زادَت حتى تَعْلوَ قلبَه، وذاك السرَّانُ الله في القرآن الكريم: ﴿ كُلَّا بَلْ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِم مَّا كَافُوا يَكُسِبُونَ ١٤ [المطففين: ١٤] (١).

اللهم اغفِرْ لنا وارحَمْنا، ووفِّقْنا للعمل بطاعتك وأصلِحْ لنا شأننا كلَّه، وتقبَّلْ منا، وأدخِلْنا الجنة ونجِّنا من النار.

وصلَّى الله على محمدٍ وعلى آله وصحبه أجمعين.

<sup>(</sup>١) رواه ابن ماجه (٤٢٤٤)، وأحمد (٧٩٥٢)، ولم أجده عند الترمذي.



اعلم أن الدِّين شَطْران؛ أَحَدُهما تَرْك المَناهي، والآخَرُ فِعل الطاعات، وتركُ المناهي هو الأشدُّ؛ فإن الطاعات يَقدِرُ عليها كلُّ أحد، وتركُ الشَّهوات لا يقدر عليها لله الصدِّيقون؛ ولذلك المهاجرُ مَن هجر ما نَهى اللهُ عنه، والمُجاهد مَن جاهد نفْسَه وهواه.

واعلم أنَّك إنما تَعْصي الله بجوارحِك، وإنما هي نِعمةٌ من الله عليك، وأمانةٌ عندك، فاستِعانتُك بنعمة الله على معصيتِه كُفرٌ للنعمة، وخيانةٌ في أمانةٍ أودَعَك اللهُ إياها.

فأعضاؤك تحت رعايتك، فانظر كيف تَرْعاها؛ فقد قال رسولُ الله ﷺ: «كلُّكم راع وكلكم مسؤولٌ عن رعيَّته»(١)، وأعضاؤك ستشهد عليك يوم القيامة.

ثم اعلم أنَّ مِن أمهات المعاملة ما يلي:

الأولى: مُعاملة الله ، وهي بالالتجاء إليه، ورؤية أنْ لا سواه، وأن يكون العملُ كلَّه خالصًا له، ولا طريقَ سوى الاعترافِ بالعجز عن بلوغِ أداء ما يستحقُّه -جلَّ وعلا وتقدَّس.

ولْيحذَر العبدُ أَن يَفقِدَه اللهُ حيث أَمَرَه، أو يراه حيث نَهاه، ولْيَثِق به غايةَ الثقة لا بغيره؛ فمَن عامَله اللهِ رَبِح وأفلَح، ورَشُد وأصلَح.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٢٠٠٥)، ومسلم (١٨٢٩).

الثانية: مُعاملة النفسِ الأمَّارة بالسوء؛ وذلك بمنعِها عن هُواها؛ قال الله هَا: ﴿ وَاَمَّا مَنَ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى ٱلنَّفَسَ عَنِ ٱلْهَوَىٰ ﴿ فَإِنَّ ٱلْجُنَّةَ هِى ٱلْمَأْوَىٰ ﴾ [النازعات: ٤٠] وإذلالِها وردِّ جِماحها بالطاعة، وكَسْرِها؛ فإنها في الحقيقة أكبرُ الأعداء؛ وذلك بأن ينظر في القلب فيُطهِّرَه من الأخلاق المذمومة؛ كالرِّياء والكبر، والحسَد والعُجب، والبخلِ والحرص والطمع، والمكر والخديعة والغش، وحُبِّ الثناء والولوع بالشهوات، ومَحبَّة الدنيا والغفلة عن الآخرة، وغيرِ ذلك من الغرائز المذمومة.

وبأن يَغْرِسَ فيه الإخلاصَ والتواضع، والنصيحة والشفقة، وحُسنَ الخلق والتهاوُنَ بالذم؛ لأن الذي يذمُّك يُهْدي لك الحسنات.

فلا ينبغي لك أن تأنفَ من المَذمَّة، بل افرح بها، إنَّما يأنف منها الرجلُ المتكبِّر المتعاظِم في نفسه، الجاهلُ بأسوائه، وإنما مثَلُه كمثَلِ الكنَّاس للقاذورات؛ إذا قيل إنك متلطِّخُ بالنجاسة فاغسِلْها فاستعظمَ ما قيل له واشمأزَّ وأنِفَ منه وغَضِب على القائل.

والمتلوِّثُ بالذنوب والأخلاق الفاسدة أقذرُ وأسوأ حالًا من الكنَّاس المتلطخ بالنجاسة، فلماذا يغضبُ وقد استوجبَ الذمَّ سِرَّا وجهرًا، وهو أخسَرُ منه لو تفكَّر وأبصَر، وعقل وفهم.

وممَّا ينبغي الاعتناءُ به اعتمادُ الشكرِ والسَّخاء، ومَحبةُ الآخِرة وما يُقرِّب إليها من الأقوال والأعمال، والإعراض عن الدُّنيا وشهواتها المُحرَّمةِ بكل حال، ويسعى في طلب الحلال ما أمْكنَه، إلى غير ذلك من الأخلاق المحمودة.

ثم لْيُطهِّر لسانَه من الكذب والغيبة والنَّميمة وقولِ الزُّور، وسائر فضَلات الألسنة.

ثم يُطهِّر يده وبطنَه وفرْجَه، وسمْعَه وبصره وسائرَ جوارحه، وينظر في حِلِّ مطعَمِه ومَلبسه وسائرِ تصرفه، ولا يُطيع نفسَه في شيء من هواها، اللهم إلا أن يَخشى النفورَ الكلي؛ فإنه يُرفِّه عليها بشيءٍ من المباحات، مع استحضارِ النية الحسَنة، والإقلالِ ما أمكن، ويَبْني نفسه على الإتيان بالطاعة واجتنابِ المعصية ما أمكن.





عِلمُ الأخلاق هو علمٌ بأصولٍ يُعرَف بها أنواعُ الفضائل وكيفيَّة اكتسابِها، وأنواعُ الرذائل وكيفيَّة اجتنابها، وفائدةُ علمِ الأخلاق تَخلُّقُ الإنسانِ بالأخلاق المحمودة وتَجنُّبه الأخلاق المذمومة؛ كما قيل:

لِيَفُوح مِسْكُ ثَنائِك العَطِر الشَّذِي وادفَعْ عدوَّك بالتي فإذا الَّذي

بِمَكارمِ الأخلاقِ كُن مُتخلِّقًا واصْدُقْ صديقك إنْ أردتَ صَداقةً

ورُوي أنَّ لُقمان الحكيمَ أوصى ولدَه بأربع حِكَم اختارها مِن حِكَمِه فقال له: تذكَّرِ اثنتَين وانسَ اثنتين، فأما اللتان أوصاه بتذكُّرِهما فالذنب والموت، وأما اللتان أوصاه بنِسيانهما فإحسانُه للناس وإساءةُ الناس عليه، وقد نظَمَها بعضُهم فقال:

وعقلُك مَوْف ورٌ يَزِيكُ ويَكمُلُ مع الناسِ والسُّوءِ الذي بك يُعمَلُ بما اختارَ لُقْمانُ الحكيمُ المُفضَّلُ

إذا شئت أن تَحْيا ودينُك سالمٌ فكُن مُعرِضًا عن كلِّ بِرِّ صنعتهُ وكُن ذاكرًا للذَّنبِ والموتِ تَعْمَلَنْ

الثالثة: معاملةُ الشيطان؛ وذلك بأن يبني ويعتقدَ أنه عدوُّه اللَّدود، الناصبُ له العداوة ليلا ونهارًا سِرَّا وجِهارًا؛ قال الله تعالى وتقدس: ﴿إِنَّ ٱلشَّيَطَانَ لَكُمْ عَدُوُّ فَٱتَّخِذُوهُ عَدُوًّ السَّعِيرِ ﴾ [فاطر: ٦].

وقال ﷺ: ﴿أَفَتَتَخِذُونَهُ وَذُرِّيَّتَهُ وَأُولِيَآهَ مِن دُونِي وَهُمْ لَكُمْ عَدُوُّا بِشَ لِلظَّلِمِينَ بَدَلَا ۞﴾ [الكهف: ٥٠]، وقال ﷺ: ﴿ وَلَا تَتَبِعُواْ خُطُوَتِ ٱلشَّيْطَانِ ۚ إِنَّهُ وَلَكُمْ عَدُوُّ مُّبِينٌ ۞ [البقرة: ١٦٨]. الرابعة: مُعاملة الدنيا، وهي كلُّ ما لا نَفْع فيه في الآخرة فهو دُنْيوي، وما فيه نفعٌ فأخروى وإن كان مِن أعمال الدنيا.

ومعاملةُ الدنيا بأن يعرف العبدُ أنه لا راحةَ فيها، فلا يطلبها ولا يتعلَّق قلبُه بالتنعُّمِ والترقُّه والرياسة فيها، وليس له منها إلا الكفايةُ فلا يطلب منها إلا ما يطلبه المسافرُ ممَّا يُبلِّغُه منزلَه.

وهذا لا يتمُّ إلا بالبناء على قُرب الأجَل وسُرعة الموت؛ فإنه مَن أطال الأملَ أساءَ العمل.

الخامسة: معاملةُ الخلق، وقد عظُمَت البَلْوى بهم؛ فإنَّ لهم حقوقًا، ومنهم وبسببهم تنشأ أكثرُ الشرور، فلْيَقُم العبدُ بحقوقهم ويُسقِط حقَّه ما أمكن ولْيَبْعد عنهم جُهدَه إن صلَحَت له العُزلة.

وإن لم تصلح فلا يُجالس إلا مَن فيه خير؛ فجليسُ الخير خيرٌ من الوحدة، والوحدة خيرٌ من جليس السوء.

ويُحبُّ لإخوانه المسلمين ما يُحب لنفسه؛ لحديث: «لا يؤمنُ أحدُكم حتى يحبَّ لأخيه ما يحبُّ لنفسه» (١). ويَكُره لهم ما يكرهُ لها، وتكون مَحبَّتُه في الله، وبُغْضه في الله، ومُوالاته ومُعاداته كذلك.

ويأمرُ بالمعروف وينهى عن المنكَر؛ على ما توجِبُه الشريعةُ بقدر طاقته.

ويملك نفسه عند الشهوة والغضب، ولا يَعْجَل في شيءٍ من الأمور فيُخطئ؛ فإنَّ العجَلة تُكْنَى أمَّ الندامة، ولا يتَوانى فيبَطُل، ولا يُداهن على المعصية.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (١٣)، ومسلم (٤٥).

ولا يُخلُّ بالمُدارات الجائزةِ عند خوف المَضرَّة، ولْيُحسِن الظنَّ بهم ما أمكَنه، ويَنظُرْ إلى مَن فوقه في الدِّين فيقتدي به، وإلى مَن دونه في الدنيا، فيأمَن مِن احتقار نعمة الله عليه، ويُكثِر شُكر الله تعالى على أنْ فضَّله على كثيرِ من خلقه.

وبالجملة: فما عرَفَ رُشدَه اتَّبعَه، وما عرَف قُبحَه اجتنبَه، وما الْتبَس عليه توقَّف في الحُكم، واجتَهد في طلب معرفته.

ثم يعمل بمقتضاها، وما تعارض فيه مُرجِّحٌ للفعل ومرجحٌ للترك فلْيكُن مَيله إلى التَّرْك؛ كالكلام والصمت، إلا أن يكون مُرجِّحُ الفعل أقوى، وللأمور قرائنُ ودَواع ومُرجِّحات.



## احفظ لسانك من ثمانية:

الأوَّل: الكذبُ في الجِدِّ والهَزْل، ولا تُعوِّد نفسَك الكذبَ هزلًا، فيَدْعوَك إلى الكذبِ في الجِدِّ، والكذبُ من أرذَلِ الرذائل إذا عُرِف به الشخص واشتَهَر عنه سقَطَت عدالتُه.

وإذا أردتَ أن تعرفَ قُبحَ الكذب من نفسِك فانظُر إلى كذبِ غيرِك، وإلى نُفْرة نفسِك عنه، واستحقارِك لصاحبه واستقباحِك لكذبه.

وكذلك فافعَلْ في جميع عيوب نفسِك؛ فإنك لا تَدْري قُبحَ عيوبك من نفسِك، بل مِن غيرك؛ فما استقبحتَه من غيرِك يستقبحُه غيرُك منك بلا شكً، فلا ترضَ لنفسك ذلك.

الثاني: الخُلْف في الوعد؛ فإياك أن تَعِدَ بشيءٍ ولا تفي به، بل ينبغي أن يكون الإحسانُ منك إلى الناس فعلًا بلا قول، فإن اضطُرِرتَ إلى الوعد فإياك أن تُخلِفَ إلا لعجزٍ أو ضرورة؛ فإنَّ ذلك من علامات النفاق؛ قال -عليه الصلاةُ والسلام-: «أربعٌ من كن فيه كان منافقًا خالصًا ومن كانت فيه خصلةٌ منهنَّ كانت فيه خصلةٌ من النفاق حتى يدَعَها؛ إذا اؤتُمِن خان، وإذا حدَّث كذَب، وإذا عاهَد غدَر، وإذا خاصَم فَجَر»؛ متفقٌ عليه (۱).

الثالث: حِفظ اللسان من الغيبة، والغِيبةُ ذِكرُك أخاك بما يكرهُ ه لو سَمِعه، ويدخل فيها التمثيلياتُ ومُحاكاةُ الهيئات.

\_

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٤)، ومسلم (٥٨).

الرابع: المِراءُ والجِدال، ومناقشةُ الناس في الكلام؛ لأن فيه إيذاءً للمخاطب وتجهيلًا له، وطعنًا فيه، وفيه ثناءٌ على النفس وتزكيةٌ لها بمزيدِ الفِطْنة والعلم، ثم هو أيضًا مُشوِّشٌ للعيش؛ فإنك لا تُماري سفيهًا إلا يُؤذيك، ولا تُماري حليمًا إلا يَقْليك ويحقدُ عليك، ويسعى في أذيَّتِك غالبًا.

الخامس: تزكيةُ النفس؛ قال الله تعالى: ﴿فَلَا تُزَكُّوَا أَنفُسَكُرُ مُو أَعْلَمُ بِمَنِ ٱتَّفَى ﴿ ﴾ [النجم: ٣٢].

قيل لبعضِ الحُكماء: ما الصِّدقُ القبيح؟ فقال: ثناءُ المرء على نفسِه؛ فإياك أن تتعوَّد ذلك، واعلَمْ أن ذلك يَنقُص قدْرَك حتى عند الناس.

فإذا أردتَ أن تعرفَ أنَّ ثناءك على نفسك لا يَزيد في قدْرِك عند غيرك فانظُر إلى أقرانِك وزملائك، إذا أثنَوْا على أنفسِهم بالفضل والجاه والمال، وكيف يَستنكرُه قلبُك عليهم، ويستثقِلُه طبعُك، وكيف تَذمُّهم عليه إذا فارَقتَهم، فاعلم أنَّهم مِثلُك بالضبط؛ بالكراهة والذَّم.

السادس: اللعن؛ فإياك أن تلعنَ شيئًا ممَّا خلَق اللهُ؛ من حيوانٍ أو طعام أو إنسانٍ بعينه، ولا تقطَعْ على أحدٍ من أهل القِبْلة بشِركٍ أو نفاقٍ أو كفر؛ فإن المُطَّلِع على السرائر هو اللهُ ﷺ فلا تدخُلُ بين العباد وبين اللهِ تعالى.

السابع: الدعاءُ على الخلق، فاحفَظْ لسانَك عن ذلك، وإنْ ظلَمَك فكِلْ أمرَه إلى الله تعالى، واحتَسِبِ الأجرَ من الله.

الثامن: المُزَاح والسُّخرية والاستهزاء بالناس، فاحفَظْ لسانك منه في الجِدِّ والهَزْل؛ فإنه يُريقُ ماءَ الوجهِ ويُسقِط المهابةَ ويَستجلِبُ الوَحْشة ويُؤذى القلوب.

وهو مَبْداً الشرِّ واللَّجاج والغضَب، ومِفتاحُ العَداوة والتصارُم والتدابُر، ويَغرِسُ الحقدَ في القلوب، فاحذر أن تُمازِحَهم، وإنْ مازَحوك فلا تُجِبْهم، وأعرِضْ عنهم حتى يَخوضوا في حديثٍ غيرِه، وكُن مِن الذين إذا مَرُّ وا باللغو مرُّ وا كرامًا.

وعليك بالابتعاد عمَّن اتصَفوا بهذه الصفات، التي هي السخرية، والمَزْح، والاستهزاء، ونحوُها كالغِيبة والكذب، والنميمة، والتجسُّس على المسلمين.

وهذه سَجايا الأراذلِ والسُّفَّل، والأنذالِ والساقطين، وسُخفاءِ العقول والبَعيدِين عن الدِّين وتعاليمِه.

عافانا الله وإيَّاكم وجميعَ المسلمين، والله أعلم، وصلَّى الله على محمدٍ وآله وصحبِه أجمعين.



## (فصل في فوائد منوعم)

وإليك بعضَ الآداب: لا تَقْفُ ما ليس لك به عِلم، ولا تنظُرْ في عِطْفَيك، ولا تُخثِر الالتفات، ولا تَقِفْ على الجماعات، وإذا جلستَ فلا تَسْتوفِزْ، ولا تُشبِّك أصابعَك، ولا تُخلِّلْ أسنانك تؤذي مَن حولك بما يفوحُ من فمِك، ولا تُدخِلْ أصابعَك في أنفك فتُخرِج الأوساخ، ولا تُكثِر البُصاق والتمطِّي والتثاؤب، ولا تُقلِّم أظفارَك أمامَ الجلوس؛ فكلُّ هذه تُكرَهُ.

ولا تنَمْ عند الجُلوس، ولا تجلس عند النِّيام، ولا تنَمْ في سطحٍ ما له حجاب، ولا تنَمْ حولَ النار، ولا بالطريق.

واحذَرْ قَتَّالاتِ الأوقات؛ التلفزيونَ والفيديو، والمِذْياعَ والكُرة، والجرائدَ والمجلَّات.

ولْيكُن مجلسُك هادئًا، وحديثُك مُنتظِمًا مرتَّبًا، مُفتتَحًا بِذِكْر الله والصلاةِ على رسول الله على وبيِّن للناس ما يعودُ عليهم بالمنافع الأُخرَويَّة، ويَشْغَلُهم بما هم مُحتاجون إليه من أمورِ دينهم ودُنياهم، ولْيكُن مجلسُك عامرًا من الفوائد، أو من تخفيفِ الشُّرور ودفعِها بحسبِ القدرة.

ولا تُلِحَّ في الحاجات، ولا تُعْلِم أحدًا من أهلِك وولَدِك -فضلًا عن غيرهم-مِقدارَ مالِك؛ فإنهم إن رأوه قليلًا هُنتَ عليهم وسقطتَ من أعينهم، وإن رأوه كثيرًا لم تَبلُغْ رِضاهم. واحذَرْ أَن تَقسِمَه عليهم وأنت حيٌّ فتَندمَ كما ندم مَن فعل ذلك، واجْفُهم مِن غيرِ عُنف، ولِنْ لهم من غير ضعف.

ولا تُهازِلْ أولادَك ولا خُدَّامَك، فيَسقُطَ قدْرُك عندهم، وإذا خاصمتَ فتوَقَّرْ وتحفَّظْ مِن جهلك وعجَلتِك، وتفكَّرْ في حُجتك.

ولا تُكثِر الإشارةَ بيدِك، ولا تُكثِر الالتفاتَ إلى ورائك، ولا تجْثُ على رُكبتَيك، وإذا هدَأً غضبُك فتكلَّمْ؛ خَشيةَ أن يَفْر طَ منك ما تندمُ عليه، ولا في إمكانك استدراكُه.

وإياك وصديقَ العافية؛ فإنه أعدى الأعداء، ولا تجعل مالَك أكرمَ مِن عِرضك.

وإذا أردتَ مُعاملة أحدٍ من الناس أو أردتَ مُصاهرتَه؛ فاسأَلْ أولًا عنه المُعامِلين له، والجيرانَ والقرابة، أو مَن سافَروا معه.

واجتنِبْ مُصاحَبة الكذاب؛ فإنه مثلُ السَّراب يَلْمع ولا يَنفع، واحرِصْ على ألَّا تُعادِيَ أحدًا من المسلمين، ولا تكونَ منك إساءةٌ إلى مَن عاداك وأضرَّ بك، بل ادفع بالتي هي أحسنُ كما أرشدَ إليه اللهُ في القرآن.

وأحسِنْ إليه ولَيِّنْ له القولَ؛ فإنَّ مِن أفضلِ أعمال العلماء ثلاثة أشياء؛ أن يُبدِّلوا العدوَّ صديقًا والجاهلَ عالمًا والفاجرَ بَرَّا؛ قال الله ﴿ وَفَعْ بِالَّتِي هِ إَلَى هِ أَحْسَنُ فَإِذَا الله الله عَدَوَّ صديقًا والجاهلَ عالمًا والفاجرَ بَرَّا؛ قال الله ﴿ وَأَصْغِ إِلَى الكلام الحسَن اللَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنِهُ وَ عَدَوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِيُّ حَمِيمٌ ﴾ [فصلت: ٣٤]، وأصغ إلى الكلام الحسَن ممَّن حدَّثك، ولا تسألُه إعادتَه.

واسكُتْ عن المَضاحِك والحكاياتِ التي لا تعودُ عليك إلا بالضرر، ولا تُحدِّثُ عن إعجابك بولَدِك وكلامِك وتصنيفِك وسائر ما يخصُّك.

ولا تتصنَّعْ تَصنَّعَ المرأةِ في التزيُّن، ولا تتبذَّلْ تبذُّلَ العبدِ ولا تُسْبِلْ ثيابَك، واحذَرْ أن تحلقَ لحيتَك أو تُوفِّرْ شاربَك، ولا تُشجِّع أحدًا على ظلم.

والْقَ صديقَك وعدوَّك بعينِ الرِّضا من غيرِ مذلَّةٍ ولا هيبة، وتوقَّرُ مِن غيرِ كِبْر، وتواضَعْ من غيرِ مذلَّةٍ، وكُن في أمورك في أوساطِها؛ فكِلا طرَفَي الأمور ذَميم؛ قال الشاعر:

ولا تَغْلُ في شيءٍ من الأمرِ واقتَصِدْ كِللاطرَفَيْ قَصْدِ الأُمورِ ذَميمُ وقال آخَرُ:

علَيْك بأوساطِ الأُمورِ فإنَّها طريتٌ إلى نَهْج الصِّراطِ قَويمُ ولا تكُ فيها مُفْرِطًا أو مُفرِّطًا فمُفرِّطًا في فُوطًا في أَنْ كِلَا حالِ الأُمورِ ذَميمُ

أمسِكِ المعروفَ عن ثلاثةٍ: عن اللَّئيم؛ فإنه كالأرضِ السَّبخَة لا تُنبِتُ وتُغيِّر الماءَ الحُلو إلى المَرارة.

وأمسِكُه عن الفاحشِ البذيِّ بالقول والفعل؛ فإنه يرى ما أعطيتَه خوفًا من لسانه ويدِه.

وأمسِكُه عن الأحمقِ وهو الجاهلُ؛ فإنه لا يعرف قدْرَ المعروف، فلا قيمةَ له عنده.

من كَفَّارات الذُّنوب العِظام إغاثةُ المَلْهوف والتَّنفيسُ عن المَكْروب. إذا رأيتَ اللهَ ﷺ يُتابعُ النِّعمَ عليك وأنت تَعْصيه فاحذَرْه.

وقال عليٌّ تَعَالَّيْهُ: من أصلَح ما بينه وبين الله، أصلَح الله ما بينه وبين الناس، ومَن أصلح أمْر آخِرتِه أصلح الله أمْر دُنياه، ومَن كان له مِن نفْسِه واعِظُّ؛ كان عليه مِن الله حافِظ.

وشتَم أَحَدَ العُقلاء رجلٌ فلم يَغْضب، فقيل له: لِمَ لا تغضب؟ فقال: لا يَخْلو هذا الذي شتَمني إمَّا أن يكون صادقًا فلا ينبغي لي أن أغضب عليه؛ مِن أجل الحقّ، وإن كان كاذبًا فالأَحْرى أنِّي ما أغضبُ عليه؛ إذ لم أكن على ما قال.

قال أحمدُ بن عاصم الأنطاكيُّ: إني أدركتُ من الأزمنةِ زَمانًا عاد فيه الإسلامُ غريبًا كما بدأ، وعاد وصفُ الحقِّ فيه غريبًا كما بدأ، إنْ تَرغَبْ فيه إلى عالمٍ وجَدتَه مفتونًا بحُبِّ الدنيا، يُحب التعظيمَ والرياسة، ويكره (لا أدري) إذا سُئل.

وإنْ ترغَبْ فيه إلى عابدٍ وجدتَه جاهلًا في عبادتِه، مخدوعًا صَريعًا، غدَرَه إبليسُ قد صَعِد به إلى أعلى درَجات العبادة وهو جاهلٌ بأدْناها فكيف بأعلاها؟!

وسائرُ ذلك من الرَّعاع همجٌ وذئابٌ مُختلسةٌ، وسباعٌ ضارية وثعالبُ ضَوارٍ، هذا وصفُ أهلِ زمانِك مِن حمَلة العلم والقرآن، ودُعاة الحكمة؛ أخرجه أبو نُعَيم في الحِلْية.

أتى مَلِكٌ إلى زاهدٍ في الدنيا، وقال له: بلَغَني شدةُ زهدِك فأتيتُك، فقال له: ألا أَدُلُك على مَن هو أزهدُ مني؟ قال: بلى، قال: أنت؛ لأنِّي زهدتُ في الدنيا الفانية، وزهدتَ أنت في الجنة الباقية.

وسُئل ابنُ المبارك: مَن الناس؟ قال: العلماءُ العامِلون بعِلْمِهم. وسُئل: مَن الملوك؟ قال: الزهَّاد، وسُئل: مَن السفلة؟ قال: المُراؤون الذين يَعيشون بدِينهم.

كان أبو حازم يمرُّ على الفاكهةِ بالسوق، ويقول: موعِدُكِ الجنة! فلا يأكُلها.

قال الخليفة هشامُ بن عبد الملك لسالم بن عبد الله بن عمر عند الكعبة: سَلْني حاجتَك، فقال: والله إنِّي لأستَحِي أن أسألَ في بيتِه غيرَه. فلمَّا خرج من المسجد قال هشامٌ: الآن خرجتَ من بيت الله فاسأَلْني، فقال: مِن حوائج الدنيا أم الآخِرة؟ قال: مِن حَوائج الدنيا، فقال سالمٌ: ما سأَلتُها ممَّن يملكُها، فكيف أسألها ممَّن لا يملكها؟ من حَوائج الدنيا، فقال سالمٌ: ما سأَلتُها ممَّن يملكُها، فكيف أسألها ممَّن لا يملكها؟ سَلِ الإله قَإذا نابَتْ ك نائب قُ فَهُ و الذي يُرتجَى مِن عِنْدِه الأمَلُ فيأن مُنِحتَ في لا مَنْ ولا كَدر والله وإنْ رُدِدتَ في للهُ ولا خجَلُ في اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ ولا كَدر واللهُ وإنْ رُدِدتَ في للهُ ولا خجَلُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ

سُئل الشعبيُّ عن مسألةٍ فقال: لا أدري، فقيل له: فبأيِّ شيء تأخذ رِزقَ السلطان؟ فقال: لأقولَ لا أدري لِمَا لا أدري.

وقيل: أمَا تستحي مِن كثرة ما تقولُ لا أدري؟ فقال: لكنَّ الملائكة المُقرَّبين لم يَسْتحيوا حين سُئلوا عمَّا لا يعلمون أن يقولوا: ﴿لَاعِلْمَ لَنَاۤ إِلَّا مَاعَلَمْتَنَاۤ ۖ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْحَكِيمُ ۞﴾ [البقرة: ٣٢].

كان عبدُ الله بنُ المبارَكِ في غزوةٍ فنزَلَ عند نهر، ونصَبَ رُمحَه وربَط فرسَه وتوضَّأ وشرَع يُصلي، فلمَّا سلَّم وجَد فرَسَه أنها انفلتَت وأكلَت من الزرع.

فقال: أَكَلَت فرَسي حرامًا فلا ينبغي لي أن أغزُو عليها، فتركها لصاحبِ الزرع واشترى غيرَها، وغزا عليها.

ورُوي عن عائشةَ تَعَالَى قالت: لم يَمتلِيْ جوفُ النبيِّ عَلَيْ شِبعًا قط، ولم يَبُثَ شَكُوى إلى أَحَد، وكانَت الفاقةُ أحبَّ إليه مِن الغِنى، وإن كان لَيظلُّ جائعًا يَلْتوي طولَ ليلتِه من الجوع، فلا يمنعُه صيامَ يومه. ولو شاء سأَل ربَّه جميعَ كُنوز الأرض وثِمارِها، ورغَدَ عيشِها، فأُعطِيَ ولقد كنتُ أبكي له؛ رحمةً ممَّا أرى، وأمسحُ بيدي على بطنه ممَّا به من الجوع، وأقول: نفسي لك الفِداء! لو تبلَّغتَ من الدنيا بما

يَقُوتُك؟ فيقول: «يا عائشة، ما لي وللدنيا؟ إخواني مِن أُولي العَزْم من الرسل صبروا على ما هو أشدُّ مِن هذا فمضَوْا فقَدِموا على ربِّهم، فأكرَمَ ما بهم وأجزَل ثوابَهم، فأجِدُني أستحي إنْ ترفَّهتُ في مَعيشتي أن يُقصِّر بي غدًا دونَهم، وما من شيءٍ أحبَّ إليَّ من اللُّحوق بإخواني وأخلَّائي»، قالت: فما أقام بعدُ إلا شهرًا حتى تُوفِّي عَلَيْلِيْ (۱).

أطعمَ أبو الدَّرداء ضيوفَه، ولمَّا ناموا لم يكن عنده لُحُفُّ تُغطِّيهم، فأتاه أحدُهم فوجَد أبا الدرداء وأهْلَه بدونِ غطاء، فسأله: أين متاعُكم؟ فقال أبو الدرداء: لنا دارٌ هناك (يريد الآخِرة)، نُرسل إليها تباعًا كلَّ ما نَحصُل عليه، ولو استَبْقَينا في هذه الدار شيئًا لأرسلناه إليكم! إنَّ الطريق إلى تلك الدارِ عقبة كؤود، المُخِفُّ فيها خيرٌ من المُثقِل، فأرَدْنا أن نُخفِّف لعلنا نتجاوزُها.

أرسَل سليمانُ بن عبد الملك وهو في مسجدِ رسول الله على إلى العالمِ صَفُوان وهو يُصلِّي علامه بخَمسِمائة دينارٍ في كيس، فقال له الغلام: ألَسْتَ صفوانَ؟ قال: بلى، قال: خُذ هذا المال من الخليفة، قال صفوانُ: هذا المال ليس لي، أنت مُخطئ، فاذهَبْ وتثبَّتْ من الخليفة، قال: أمسِكِ الكيسَ حتى أعود، قال: لا، إن أمسكتُه فقد أخذتُه. اذهَبْ به معَك، فذهبَ الغُلامُ وأخذ صفوانُ نعْلَيه، وخرَج من المسجد، ولم يعد إلى المسجد حتى سافرَ الخليفة. لله دَرُّه! هذا مِن رَقْم (١) في الزهد.

قالوا تعَطَّفْ قُلوبَ الناسِ قُلتُ لهُم أَدْنَ وكيفَ أَبسُطُ كفِّي للسُّوَالِ وقَدْ قَبَعَ تَسْليمُ أَمْري إلى الرَّحمن أَمْثَلُ بى مِ

أَذْنَى مِن الناس عطفًا خَالِقُ الناسِ قبَضتُها عن بَنِي الدُّنيا على اليَاسِ مِن استِلامِي كفَّ البَرِّ والقَاسِي

<sup>(</sup>١) في مسند أحمد (٣٧٠٩) وغيره: «ما لي وللدنيا؟ ما أنا والدنيا؟ إنما مثلي ومثل الدنيا كراكب ظل تحت شجرة، ثم راح وتركها»، أما اللفظ أعلاه فلم أجده.

ذُكِر عن الإمام أحمدَ أنَّه سمع بحديثٍ عند عالمٍ في دِمَشق، فسافرَ مِن بغداد إليه، فلمَّا وصل دمشقَ سأل أحمدُ عنه فدُلَّ عليه، فلمَّا قَرُب من بيتِه وجدَه خارجًا من بيتِه يقودُ حِمارَه، وقد كان حمَّالًا فرفض الحِمارُ أن يمشيَ فحاول جرَّه أو سَوْقه فأبي، فجمَّع جُبَّته ورفَعها للحِمار ليُوهِم الحمارَ أنَّ فيها شعيرًا أو نحوَه، فتَبِعه الحمار.

فتبيَّنَ للإمام أحمدَ أن الجُبَّة خاليةٌ ما فيها شيء، فترَك أحمدُ هذا العالِمَ ولم يسأله عن الحديث؛ حيث تبيَّنَ له كذبُه على الحمار.

اللهم لَبَابِك قصَدْنا، وقَبولَك أرَدْنا، وعلى رحمتِك وفضلِك وجُودِك اعتمَدْنا، وإلى عزِّك استزشَدْنا، فلا تَكِلْنا إلى أنفُسِنا طَرْفة عين، وأصلِحْ لنا شأنَنا كلَّه.

اللهم إنّا بك مُستنصِرون، وبعِزّتك مُستظهِرون، ولِغِناك مُفتقِرون، ومِن تَقصيرِنا مُستعيذون، ومِن ذُنوبنا مستغفرون، ولِشامل عَفوك منتظِرون، وفي خَفيّ ألطافِك مُستبصرون، ولعظيم انتقامك مُستحضِرون، ولِعَميم صفحِك مستشعرون، ولِغُفرانِك وعفوك ورحمتِك منتظرون، فآتِنا في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة، وقِنا عذابَ النار.

وصلَّى الله على محمدٍ وآلِه وصحبِه أجمعين.



كتَب المنصورُ إلى جعفرِ الصادقِ يقول له: ألا تزورُنا كما يَزورنا الناس؟ فأجابه: ليس لنا مِن الدُّنيا ما نَخافُك عليه، ولا عِندَك الآخِرة ما نَرْجوه منك، ولا أنتَ بنِعمةٍ فنُهنِيك بها، ولا في نقمة فنُعزِّيك.

فكتَب إليه المنصورُ: تَصحَبُنا لِتَنصحَنا، فقال: مَن يطلب الدُّنيا لا يَنصحُك، ومَن يطلب الآخرة لا يصحَبُك.

شَكَى عاملٌ لِعُمرَ بنِ عبد العزيز كَثْرة العمل، وأنه يسهرُ الليلَ لذلك، فكتب عمرُ إليه: يا أخي اذكُرْ طولَ سهرِ أهلِ النار مع خلودِ الأبد، وإيَّاك أن ينصرفَ بك العملُ عن الله فيكونَ آخِرَ العهدِ بك، وانقطاعَ الرَّجاء منك. فلمَّا قرأ الكتابَ قَدِم على عُمر، وقال: خلَعتَ قلبي بكتابِك، لا أعودُ إلى ولايةٍ حتى ألقى الله عَبَرَيَكُ.

مرَّ أحدُ الناس بجماعةٍ يتَرامَوْن بالنَّبْل، ورجلٌ جالسٌ بعيدًا عنهم، فأراد أن يُكلِّمه، فقال: معي ربِّي اللهُ أشهى علَيَّ، فقال له: أنتَ وحدك في هذا، فقال: معي ربِّي اللهُ ومَلكايَ.

فقال له: مَن سبق مِن هؤ لاء؟ فقال: مَن غفَر الله له ذنوبَه، فقال له: أين الطريق؟ فأشار بيده إلى السماء، وقال: ومشى، وقال: يا رب، أكثَرُ خلقِك مشغولٌ عنك.

قيل: إنَّه مَرِض يعقوبُ بن ليثٍ مَرضًا أعيا الأطبَّاءَ، فاستنجَد بسهل بن عبد الله الزاهد، وقال له: ادعُ الله لي أن يشفيني. فقال: كيف يُستَجاب دُعائي لك، والمظلومون ما فُرِّج عنهم؟! فأطلق الأميرُ المظلومين، فقال سهلٌ: اللهم كما أريتَه

ذُلَّ المعصية فأرِه عِزَّ الطاعة وفرِّج عنه، فقيل: إنه عُوفي بإذن الله، فعرَض على سهلٍ مالًا فرفضَه، وقال: لا حاجة لي فيه، وهذا مِن رقم (١) في الزهد.

حبَس بعضُ الملوك شخصًا ظُلمًا بِضعَ سنين، فلما حضَرَت الوفاةُ المظلومَ المسجونَ كتَب رُقعةً، وقال للسَّجَّان: إذا أنا مِتُّ فأوصِلْ هذه الرُّقعةَ إلى الملك.

فمات الرجل. وإذا مكتوبٌ في الرقعة: أيُّها الغافل إنَّ الخَصْم قد تقدَّم، والمُدَّعَى عليه بالأثَر، والمُناديَ جبريل، والقاضيَ الذي سيَحكم بيننا لا يحتاجُ إلى بيِّنة؛ لأنه أحاط بكلِّ شيءٍ علمًا، وهو أحكمُ الحاكمين وأعدلُ العادلين.

مِن أعجَبِ حالات الإنسان أنه يَحسِبُ لكل شيءٍ حِسابًا، ويستعدُّ له؛ يَخْشى الفقر فيدَّخِر له المالَ، ويخشى البَرْد فيستعدُّ له، والحرَّ كذلك.

ويَخْشى الشيخوخة والكِبَر فيسعى في تحصيل الأولاد؛ لَعلَّهم يَخْدمونه عند العجز، ويَخلُفونه في شُؤونه الدُّنيويةِ والأُخروية، وهكذا.

لكنَّه لا يُدخِلُ الموتَ الذي ربَّما فاجَأه في حسابِه، فلا يستعدُّ له، مع أنه يُشاهد الموتى يَذْهبون ولا يعودون.

وهو مُهدَّدُ بالموت في كلِّ ساعة، خصوصًا في زمنِنا الذي كَثُرَت فيه أسبابُ موت الفَجْأة، نسأل الله أن يوقِظَ قلوبَنا للاستعدادِ له.

وقال عليٌّ تَعَالِّنَهُ: أيها الناس، اتَّقوا الله الذي إن قُلتم سَمِع، وإن أَضمرتُم عَلِم، وبادِروا الموتَ الذي إنْ هرَبتُم عنه أدرككم، وإنْ أقمتُم أخذَكم، وإن نَسيتُموه ذكرَكم.

وقال نَعَاللُهُ: إذا كُنتَ في إدبارِ والموتُ في إقبالٍ فما أسرعَ المُلتقَى!

وقال آخَرُ: الدنيا كطريقٍ فيه شوكٌ مُغطَّى بالتراب، يدوسُه مَن لا يعرف مَسْلكَه، فيَنخَسُه ويَضرُّه ويؤلِمُه، ويقفُ عنه مَن استرابَ به فيَسْلَم مِن شرِّه.

وقال: مَن مال إلى الدنيا تعجَّلَ التعبَ فيها، وكان على يقينِ مِن فَنائه.

وقال: ما أغفلَ مَن تيقَّنَ بالرحيلِ عن الدنيا وهو مُنهمِكُ مجتهدٌ في عِمارتها! والجديرُ بالعاقل أن يجعَل جُلَّ أوقاتِه للآخرة، ولا يَنْسى نصيبَه من الدنيا، فمَن جعَل همَّه كلَّه للدنيا ضيَّع نفسَه، وفِعلُ السبب لا يُنافي التوكُّل؛ قال عَيْنِيْ: «لو أنَّكم تتوكَّلون على الله حقَّ توكُّله لرزَقكم كما يَرزُق الطيرَ؛ تَغْدو خِماصًا، وتَرُوح بِطانًا»؛ رواه الترمذي (۱).

ففي الحديث دلالةٌ على طلبِ الرزقِ الكَفاف، وعِمارةُ الآخِرة تُفيد الراحة في الدُّنيا، والنعيمَ في الآخِرة، وعِمارةُ الدنيا تُكسِبُ التعبَ فيها والشقاءَ بعد مُفارقتها. والآخِرةُ صبرٌ قليل، وسرورٌ طويل.

وقال آخَرُ: الموتُ راحةٌ لِمَن كان عبدَ شهوتِه ومملوكَ هَواه؛ لأنه كلَّما طالَت حياتُه كثُرَت سيئاتُه وانْبشَّت في العالم جناياتُه.

وقال: الموتُ محمودٌ على كلِّ حالٍ للبَرِّ والفاجر؛ فأمَّا البَرُّ فيصلُ إلى ما قدَّم مِن صالحِ أعماله وجميلِ أفعاله، وأما الفاجرُ فيستريح العالَمُ من فُجورِه وشُرورِه، ويَقِلُّ تَزيُّدُه من الأوزار.

وختامًا؛ فإنَّ الإنسان عند موتِه ينكشفُ له الحجاب؛ فإن كان ممَّن سَيَطْنُهُ، يَنكشِفْ له مِن سَعةِ رحمةِ الله وجَلالِه ما تكون الدنيا بالإضافةِ إليه كالسجنِ المُضيَّق؛ يُفتَح له بابٌ إلى الجنَّة، ويأتيه مِن رَوْحِها ورَيحانِها، ويُوسَّع له قبره مَدَّ بصَرِه.

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (٢٣٤٤)، وابن ماجه (١٦٤)، وأحمد (٢٠٥).

وإن كان مِن أهل الشقاء فيرى نفسَه محفوفة بالمَخازي والفضائح والأنكال، ويُضيَّق عليه قبرُه. ويُفتح له بابٌ إلى النار ويأتيه من حَرِّها وسَمومِها! نعوذُ بالله من ذلك.

والعجبُ من غفلتنا وهذه العظائمُ بين أيدينا، وأعجبُ من ذلك فرَحُنا بأموالنا وأهلينا، وأولادنا وأصدقائنا، مع العلم أننا سنُفارق الجميع، ولكننا في غفلة، ولو لم يكن للعاقل هَمٌّ ولا غمٌّ إلا التفكُّر والتأمُّل في خطرِ تلك الحالة، وهولِ المطلع؛ لكان كافيًا في استغراقِ جميع العُمر، ولكن ما عَرَف قدْرَ العمر وعرَف الدنيا حقيقةً إلا أفرادٌ من الآلاف الذي تمسَّكوا بسيرة النبيِّ عَيْدٌ وأصحابِه الذين جعلوا الدنيا مَطيَّةً للآخرة؛ نسأل الله العظيم أن يُوفِقنا لسُلوكِ طريقهم وأن يَجْزيهم عنَّا وعن جميع المسلمين خيرًا، اللهم طهِّر قلوبنا من النفاق والحسدِ والكِبْر والعُجْب والرياء، وأعيننا من الخيانة؛ فإنك تعلم خائنة الأعين وما تُخفي الصدور، واغفِرْ لنا ولوالدينا وجميع المسلمين، وارحمنا برحمتِك الواسعة يا ربَّ العالمين. وصلَّى الله على محمدٍ وعلى آله وصحمه أجمعين.





قيل لرسول الله عَيَّةٍ في المَنام: "إنَّ سيدًا بَنى دارًا ووضَع مَأْدُبةً وأرسَل داعيًا، فمَن أجاب الداعي دخَل الدار وأكل المأذُبة ورَضِي عنه السيد، ومَن لم يُجِب الداعي لم يدخل الدار ولم يَطْعم مِن المأذُبة وسخط عليه السيد، فالله السيدُ ومحمدُ الداعي والدارُ الإسلام والمأذُبة الجنَّة»(١).

الكلام أيسَرُ الأعمال وأكثرُها أهميةً، فكم من كلمةٍ أتت بخيرٍ عظيم، لا يَقْدُر قَدْره إلا اللهُ! وكم من كلمةٍ أزالَت نِعمًا ورُؤوسًا عن أعناقها!

وعن أبي هريرة تَعَطِّنُهُ أنه سمع النبيَّ عَيَّكِهُ يقول: «إنَّ العبدَ لَيتكلَّمُ بالكلمةِ ما يتبيَّن فيها، يَزِلُّ بها إلى النارِ أبعدَ ممَّا بين المشرقِ والمغرب، متفق عليه (٢).

وقال عَلَيْ: "إنَّ الرجُلَ لَيتكلَّمُ بالكلمة مِن رِضْوان الله تعالى -ماكان يظنُّ أن تبلغَ ما بلغَت- يكتبُ الله بها رِضوانه إلى يومِ يَلْقاه، وإن الرجلَ ليتكلَّم بالكلمة مِن سخط الله -ماكان يظن أن تبلغَ ما بلَغَت- يكتبُ الله بها سخَطَه إلى يومِ يَلْقاه»؛ رواه مالكُّ في الموطَّا والترمذي (٣).

الكلامُ ينقسم قِسمَين؛ نافعٍ وضارِّ؛ فالنافعُ مثل الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وتِبْيان الحقِّ والدفاعِ عنه، والدعوةِ إلى الله، وإرشادِ الضالِّ والتنبيهِ على الخطر، ونحو ذلك.

<sup>(</sup>١) رواه الدارمي (١١)، والمروزي في السنة (١٠٩)، والطبراني في المعجم الكبير (٥٩٧).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٦٤٧٧)، ومسلم (٢٩٨٨).

<sup>(</sup>٣) رواه مالك (٣٦١١/ ٨١٦)، والترمذي (٣٣١٩).

والكلام الضارُّ مثل القَذْف ومثل البُهتان، وهو أن تجعلَ لإنسانٍ مُسلم صِفةً مذمومةً هو خالٍ منها، ومن الكلام الضارِّ الدفاعُ عن الباطل، وأعظمُ الكذبِ: الكذبُ على اللهِ وعلى رسُلِه.

ولا يجوز حتى على سائرِ الناس إلا ما استُثنِيَ؛ وذلك في الإصلاحِ بينَ الناس، وفي الحرب، وفي حديثِ الرجل امرأتَه وحديثِ المرأةِ زوجَها.

وما عدا ذلك فهو حرامٌ بجميع أنواعه، ومنه دحضُ الحقِّ وشهادةُ الزور، وما عدا ذلك فهو حرامٌ بجميع أنواعه، ومنه النفاقُ والرياء، والسُّخريةُ بالمسلمين، حتى المُزاحُ والتمثيلياتُ ونحوُ ذلك.

كان لأبي حَنيفة دَيْنٌ على أحدِ الناس، ولما رأى المَدْيونُ أبا حنيفة في الطريق فَزع منه وهرَب، فناداه أبو حنيفة وقال له: أنا سامَحتُك بالدَّين لأنني روَّعتُك؛ فقد قال رسولُ الله عَلَيْهِ: «لا يَحِلُّ لمُسلم أن يُروِّع مُسلمًا»؛ رواه أبو داود (۱). أين الوَرِعون؟ هل يوجد في زمَنِنا منهم أحد؟!

# عتَبْتُ على عَمْرٍ و فلمَّا فقَدتُهُ وجرَّبتُ أقوامًا بكيتُ على عَمرو

أَكْيَسُ الناسِ رجلٌ وفَّقه اللهُ لطاعتِه، فعَمِل بها، ثم دلَّ الناسَ عليها.

العارفُ لا يَفتُر عن ذِكر الله؛ لأنَّ الله يقول: ﴿ فَٱذْكُرُونِىٓ أَذَكُرُكُمْ ﴾ [البقرة: ١٥٢]، ولا يَمَلُّ من أداءِ حقوق الله ولا يأنسُ بغيره.

مَن علم أنَّ الله أرحمُ به من نفسِه وأنصحُ له منها، وأعلمُ بمصالحه وأن كلَّ ما عنده مِن الله؛ فقد شَكَر الله.

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود (٥٠٠٤)، وأحمد (٢٣٠٦٤).

ومَن عرَف اللهَ حقيقةً صفاً له العيش، وطابت له الحياةُ وهابه كلُّ شيء، وذهَب عنه خوفُ المخلوقين وأنس بالله تعالى.

ومَن عرَف الله حقَّ المعرفةِ أحَبَّه؛ لأنَّ مَصْدر الخيرِ والنعمةِ منه هُم، يُعطي الإنسانَ كلَّ ما يُريد وفوقَ ما يُريد، إذا شاء.

قال تعالى: ﴿وَإِن تَعُدُّواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ لَا تُحْصُوهَاً ﴾ [النحل: ١٨]، وقال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ بِٱلنَّاسِ لَرَءُوفٌ رَّحِيمٌ ﴿ اللِقرة: ١٤٣]؛ فهو أكرمُ الأكرمين وأجودُ الأجْوَدين.

أَحَبَّ المُحِبون ربَّهم حُبًّا شعروا معه أنَّ الله معهم، يَراهم دائمًا، فتأذَّبوا أدبًا أصبَحوا معه لا يقولون إلا أحسنَ القول، ولا يَعْملون إلا أحسنَ العمل؛ لأنهم مُتيقِّنون أن الله معَهم بعِلْمه وإحاطتِه واطِّلاعه أينما كانوا واستَحْيَوا من الله حقَّ الحياء، وخافوا غضَبَه وإعراضَه عنهم، فاستقاموا كما أُمِروا.

قال بعضُهم: علامةُ مَحبَّةِ الله إيشارُ طاعتِه ومتابعةُ نبيِّه - عَلَيْهِ. وقال آخَرُ: أحببتُ اللهَ حبًّا سهَّل عليَّ كلَّ مصيبةٍ ورَضَّاني في كلِّ قضية، فما أُبالي مع حُبِّي إياه ما أصبحتُ عليه وما أمسَيت.

# وأنتَ الذي لو بِيعَ بالرُّوحِ وُدُّهُ وما لي سِوَى رُوحي تقدَّمتُ أَشْتري

ليس بصادقٍ مَن ادَّعي مَحبةَ الله ولم يحفَظْ حدودَه ويُؤدِّ فرائضَه.

وقال آخَرُ: إن الله سبحانه خبَّا أربعًا في أربع؛ رِضاه في طاعتِه فلا تَحقِروا منها شيئًا؛ فلعلَّ غضبَه فيه، شيئًا؛ فلعلَّ رِضاه فيه، وخبَّا غضبَه في معصيتِه، فلا تَحقِروا منها شيئًا؛ فلعلَّ غضبَه فيه، وخبَّا ولايتَه في عبادِه، فلا تَحقِرْ منهم أحدًا؛ فلعلَّه وليُّ الله، وخبَّا إجابتَه في دعائه، فلا تترُّكِ الدعاء؛ فربَّما كانت الإجابةُ فيه.

الصالحون يَبْنون أنفُسَهم، والمُصلِحون يَبْنون الجماعات.

إذا رَغِب المَلِكُ عن العدل رَغِبَت الرعيَّةُ عن الطاعة.

ما ذَلَّ قومٌ حتى ضَعُفوا، وما ضَعُفوا حتى تفرَّقوا، وما تفرَّقوا حتى اختلَفوا، وما اختلفوا حتى تحلفوا، وما اختلفوا حتى تحاسَدوا فاستأثَرَ بعضُهم على بعض.

لا شيءَ أضَرَّ على الدينِ والدُّنيا من إشراكِ العامَّة فيما هو شأنُ الخاصَّة، ومِن تصدُّرِ الصغيرِ مكانَ الكبير، وإنزالِ الجاهل مكانَ العالم.

لا تُفرِحْك الطاعة لأنَّها برَزَت مِنك، وافرَحْ لأنَّ الله وفَّقَك لفِعْلها ويسَّرَها عليك وأعانَك عليها.

التوكُّل اعتمادُ القلب على الله في جلبِ المنافع ودفعِ المَضارِّ، مع الثقةِ بالله وفعل الأسباب.

وقال آخَرُ: التوكُّلُ هو أنك إذا أردتَ أن تعملَ عملًا عَمِلتَه بِجِدٍّ وإتقان، مع اعتقادِك أن التوفيقَ فيه يأتيك مِن الله لا مِن عملك؛ لأنه هو الذي علَّمَك وألهمَك ما يجبُ أن تعمل، وأعانك عليه وسهَّل لك سبيلَه، ثم وفَّقَك فيه لهذا؛ فإنَّك تطلب من الله التوفيقَ والنجاح.

ليس التوكُّلُ ترْكَ الأسبابِ والتخلِّي عنها، بل مَعْناه انحصارُ الأمل في الله وحدَه، والالتجاء إلى تدبيرِه وحِكْمته، وعدم تعلُّقِ القلب بالأسباب؛ لأنها وحدها لا تُغْني من الله شيئًا.

قيل لأبي حازم: غلَت الأسعار، فقال: ما يُهِمُّكم من ذلك؟ إن الذي يرزقُنا في الرُّخص هو الذي هو الذي يرزقنا في الغَلاء.

مِن الكرامات أن تُبدِّل خُلقًا ذَميمًا بخُلقٍ حسَن.

ومِن أعظم الكرامات الاستقامةُ على شرع الله تعالى.

مِن أخلاق المؤمن حُسنُ الحديثِ إذا حدَّث، وحُسْنُ الاستماع إذا حُدِّث، وحُسْنُ الاستماع إذا حُدِّث، وحُسن البِشْر إذا لقي، ووَفَا بالوعد إذا وعَد، والله أعلم.





الدعوةُ إلى الله والأمرُ بالمعروف والنهئ عن المنكر هي مِهْنة الأنبياءِ والمُرسَلين، والعُلماءِ العاملين بالكتاب والسنَّة؛ لهذا كانت أشرفَ مِهنةٍ وأحسنَ مهنةٍ وأعظمَ المهن وأكثرَها ثوابًا عند الله، وأكثرَها لزومًا.

فالأمةُ التي لا توجد فيها أمةٌ ضائعة، يتولاها إبليسُ لعنه الله فيُفسِدها.

هذه الطاعةُ لها أصولٌ وإمكانيات؛ فالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر يجب على القائم بهما أن يكونَ عارفًا ماذا يقولُ وماذا يفعل، وأن يبدأ بنفسه فيأمُرَها بالمعروفَ ويَنْهاها عن المنكر، ثم يأتي الناسَ فيأمُرهم بالصدقِ بعدَما يتَصف به، ويَنْهى عن الغيبة بعدما يتوبُ منها، ويَنْهى عن المَلاهي بعدما يُنظِّف بيتَه منها ويتجنبَها... وهلُمَّ جرَّا.

ثم يجب أن يبتغي بذلك وجْهَ الله تعالى؛ لا يُريد بذلك رِياءً وشهرةً ولا سُمعة، وأن يكونَ بذلك لَبِقًا لطيفًا حكيمًا؛ عملًا بقوله تعالى: ﴿ أَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَأَلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ وَجَلِالْهُم بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ [النحل: ١٢٥].

ولا بدَّ أن يكونَ واسِعَ الصدر، صَبورًا حليمًا، داعيًا للناس بالتوبة والتوفيق، ويَدْعوَهم برِفْق وشفقة، ولُطفٍ بهم.

وقد يُصاب الآمرُ بالمعروف والناهي عن المنكر بأذًى أو مَهانةٍ أو سجن أو قتل؛ فلْيَصبِرْ ويحتَسِبِ الأجرَ والثواب من الله تعالى.

وقد بيَّنَها ربُّنا بقوله عن لُقمان: ﴿يَبُنَى أَقِهِ الصَّلَاةَ وَأَمُرُ بِالْمَعُرُوفِ وَانْهَ عَنِ الْمُنكرِ وَاصْبِرْ عَلَى مَا أَصَابَكً إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ الْأُمُورِ ۞﴾ [لقمان: ١٧].

ومن أمثلة بَدْء الإنسان بنفسِه أولًا أنَّ ولدًا كان يُدخِّن فجاء والدُه إلى الأستاذ الذي كان يُدرس الولد، وقال: إن ابني يُدخِّن وقد حاولتُ منْعَه منه فلم أقدر، وأودُّ أنك تنصحه.

فوعَده أنه ينصحُه، فأتاه بعد مدةٍ وأخبره أن الولد مستمرُّ على حاله، ثم عاودَه بعد مدةٍ فوعده خيرًا، ثم ترك الولدُ التدخينَ فجاء أبوه إلى الأستاذ يتشكَّر منه.

فقال الأستاذ: إن تأخُّري عن المبادرة بنُصحِه؛ لأني كنتُ أدخِّن؛ فلذا بدأتُ بنفسي وحاولتُ ترْكِه، فلمَّا قدَرتُ على تركه نصحتُه، فنفَعَت النصيحةُ بإذن الله اه.

#### شعـرًا:

يا أَيُّها الرجلُ المُعلِّمُ غَيْرَهُ ابْسَلَ الْمُعلِّمُ غَيْرَهُ ابْسَدَأُ بنفسِكَ فانْهَها عن غيِّها فهناك يُقبَلُ ما تقولُ ويُقتدى قهناك يُقبَلُ ما تقولُ ويُقتدى تصفُ الدَّواءَ لذِي السِّقامِ مِن الضَّنَى ما زِلتَ تُلْقِحُ بالرَّشادِ عُقولَنا ويقول الآخر:

أتطْمعُ أن يُطيعَك قلبُ سُعْدَى

هَ لَّل لِنَفْسِك كان ذا التعليمُ فَإِذَا انتهَ تُ عَنهُ فأنتَ حَكيمُ فَإِذَا انتهَ تَ حَكيمُ بِالرَّأْي مِنك وينفعُ التعليمُ كَيْما يَضِعُ به وأنتَ سَقيمُ عِظَةً وأنت من الرشاد عديم

وتَ رعم أنَّ قلبَ ك قد عصاكا

وإِيَّاكُ والغِلْظَةُ والشِّدةَ فِي النصيحة؛ فإنهما يُسبِّبان الردَّ والتشاتُم، والسِّباب والسِّباب والاستمرارَ على الحالة السيِّئة أو أسوأ؛ قال الله ﷺ لموسى حين أرسَله لفرعون: ﴿فَقُولَا لَهُ وَلَا لِيَّنَا لَعَلَهُ مِتَذَكِّرُ أَوْ يَخْشَىٰ ﴾ [طه: ٤٤].

والله أعلم، وصلى الله على محمَّدٍ وآله وصحبِه وسلَّم.





البخيلُ يستعجل الفقرَ الذي هرَب منه ويفوتُه الغِنى الذي هو يطلبُه، فيعيش في الدنيا عيشَ الفقراء ويُحاسَب حشسابَ الأغنياء.

البخيلُ هو الرجلُ الوحيد الذي يستبشرُ ورَثتُه بمرَضِه وموتِه.

لا تغترَّ بالمال وإن كَثُر؛ فالآفاتُ كثيرة، وربما يكون في كثرتِه هَلاكُك.

كان إبراهيم بن أدهم وليَّ عهدٍ في إيران، فترك المملكة واشتغل بالعبادة بدِمَشق، وعَمِل حارسًا في بُستان ليكسبَ عيشَه من الحلال.

وفي يوم أتى إليه وكيلُه لمَّا كان في الإمارة، وقدَّم إليه ثلاثينَ ألفَ درهم، وقال له: تُوفِّي عبدٌ لك في إيران، وخلَّف هذه الدراهمَ فأتيتُ بها إليك، فقال: لا حاجةَ لي بها.

قال: فماذا أعملُ بها؟ قال: خُذ لك عشرةَ آلاف، وأعطِ صاحبَ البُستان عشرةَ آلاف، وأنفِقْ على فقراء إيران عشرةَ آلاف.

هكذا كانوا يَخافون الغِني، كما يخاف الناسُ من الفقر.

سُئل ابنُ مَرْثَدِ: ما لكَ لا تجفُّ عينُك من البكاء؟ فقال: إن الله توعَّدني إنْ أنا عصيتُه أن يسجنني في الحمَّام لكنتُ حَرِيًّا أن يسجنني في الحمَّام لكنتُ حَرِيًّا ألا تجفَّ عيني من البكاء.

وسُئل إبراهيمُ بن أدهم فقيل له: لِمَ لا تُخالط الناس؟ فقال: إنْ صَحِبتُ مَن هو دوني آذاني بجَهلِه، وإن صحبتُ مَن فوقي تكبَّر عليَّ، وإن صحبتُ مَن هو مثلي

حسدني، فاشتغلتُ بمَن ليس في صحبتِه مَلالٌ، ولا في وصلِه انقطاع، ولا في الأُنسِ به وَحْشة.

مُصاحبة الأحمقِ الجاهل كمُصاحبة الحيَّة؛ لا تَدْري متى تلدغُك.

ما لي أرَى الشمعَ يَبْكي في مَواقِدِه مِن حُرقةِ النار أم مِن فُرْقةِ العسَلِ مَا نَي أَرَى الشمع إلا صُحبةُ الفَتَلِ مَا ضَرَّ بالشمع إلا صُحبةُ الفَتَلِ

لأنَّ الفَتيلة مِن قُطنٍ أو نحوِه، والشمعُ مِن دُهنٍ أو نحوِه؛ فهما مُتباينان، بعيدٌ أحدهما عن الآخر؛ فلهذا احترَق الشمعُ لمَّا صاحبَتْه الفتيلة؛ وكذلك الأحمقُ بعيدٌ عن العاقل في المعنى، فلا ينبغي له صحبتُه، والله أعلم، وصلى الله على محمدٍ وآلِه وسلم.





البشارات التي بشر الله تعالى بها المتقين في القرآن.

الأولى : البشرى بالكرامات: ﴿ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَكَانُواْ يَتَـ قُونَ ۞ لَهُمُ اللَّهُ مَكُوا وَكَانُواْ يَتَـ قُونَ ۞ لَهُمُ اللَّهُ مَكِ ﴾ [يونس: ٦٢، ٦٢] الآية.

الثانية: البُشرى بالعَون والنُّصرة؛ ﴿ إِنَّ اللَّهَ مَعَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَواْ ﴾ [النحل: ١٢٨] الآية.

الثالثة: البُشرى بالعلم والحكمة؛ ﴿إِن تَتَّقُواْ ٱللَّهَ يَجَعَل لَّكُمْ فُرُقَانًا﴾ [الأنفال: ٢٩] الآية.

الرابعة: البُشرى بكفَّارة الذنوب وتعظيم المتَّقي بتعظيم أجره؛ ﴿ وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ يُكَوِّرُ عَنْهُ سَيِّاتِهِ وَيُعْظِمُ لَهُ وَ أَجَرًا ۞ ﴿ [الطلاق: ٥].

الخامسة: التوفيق للعلم؛ ﴿وَاتَّقُواْ اللَّهَ ۗ وَيُعَلِّمُكُمُ اللَّهُ ﴾ [البقرة: ٢٨٢] الآية.

السادسة: البُشري بالمغفرة؛ ﴿وَأَتَّغُواْ أَلَّهَ ۚ إِنَّ أَلَّهَ عَنَفُورٌ رَّحِيمٌ ۞ [الأنفال: ٦٩].

السابعة: اليُسر والسُّهولة في الأمر؛ ﴿وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ يَجَعَل لَّهُۥ مِنْ أَمْرِهِ يُسُرًا ۞﴾ [الطلاق: ٤].

الثامنة: الخُروج من الغمِّ والمِحنة؛ ﴿ وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ يَجَعَل لَهُ, مَخْرَجًا ۞ ﴿ [الطلاق: ٢]. التاسعة: رزقٌ واسع بأمن وفراغ؛ ﴿ وَيَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحَتَسِبُ ﴾ [الطلاق: ٣].

العاشرة: النجاة من العذاب والعقوبة؛ ﴿ ثُمَّ نُنَجِّى ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوا ﴾ [مريم: ٧٧].

الحادية عشرة: الفوز بالمراد؛ ﴿وَيُنجِّى اللَّهُ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوْا بِمَفَازَتِهِمْ ﴾ [الزمر: ٦١] الآية، ﴿إِنَّ لِلْمُتَّقِينَ مَفَازًا ۞﴾ [النبأ: ٣١].

الثانية عَشْرة: التوفيق والعصمة؛ ﴿وَلَكِنَّ ٱلْبِرَّ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ﴾ [البقرة: ١٧٧]، إلى قوله: ﴿وَأُوْلَيَهِكَ هُمُ ٱلْمُتَّقُونَ ﴿ ﴿ وَلَكِنَ اللهِ مَا اللهُ مَا الهُ مَا اللهُ مُنْ اللهُ مَا الل

الثالثة عشرة: الشهادة لهم بالصدق؛ ﴿ أُوْلَتِكَ ٱلَّذِينَ صَدَقُوا ۗ وَأُوْلَتِكَ هُمُ ٱلْمُتَّقُونَ ۞﴾ [البقرة: ١٧٧].

الرابعة عشرة: بِشارة الكرامة والأكرميَّة؛ ﴿إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ ٱللَّهِ أَتَقَلَكُمْ ﴾ [الحجرات: ١٣].

الخامسة عشرة: بشارة المُحب؛ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُتَّقِينَ ﴾ [التوبة: ٤].

السادسة عشرة: الفَلاح؛ ﴿ وَأُتَّ قُواْ أَللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ١٨٩ ].

السابعة عشرة: نَيْل الوصال والقُربة؛ ﴿ وَلَكِن يَنَالُهُ ٱلتَّقُويٰ مِنكُون ﴾ [الحج: ٣٧].

الثامنة عشرة: نَيْل الجَزاء بالمِحنة؛ ﴿إِنَّهُ مَن يَتَّقِ وَيَصْبِرْ فَإِنَّ ٱللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [يوسف: ٩٠].

التاسعة عشرة: قَبول الصدقة؛ ﴿ إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ ٱللَّهُ مِنَ ٱلْمُتَّقِينَ ۞ [المائدة: ٢٧].

العشرون: الصَّفاء والصَّفوة؛ ﴿فَإِنَّهَا مِن تَقُوَى ٱلْقُلُوبِ ١٠٠٠ [الحج: ٣٢].

الحادية والعشرون: كمال العبوديَّة؛ ﴿ أَتَّقُواْ اللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ ﴾ [آل عمران: ١٠٢].

الثالثة والعشرون: الجنَّات والعُيرون؛ ﴿إِنَّ ٱلْمُتَّقِينَ فِي جَنَّتِ وَعُيُونٍ ۞﴾ [الحجر: ٤٥].

الثالثة والعشرون: الأمنُ من البَليَّة؛ ﴿ إِنَّ ٱلْمُتَّقِيرَ فِي مَقَامٍ أَمِينِ ۞ ﴾ [الدخان: ٥١]. الرابعة والعشرون: عِـزُّ الفوقية على الخلق؛ ﴿ وَٱلَّذِينَ ٱتَّقَوْاْ فَوْقَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةُ ﴾ [البقرة: ٢١٢].

الخامسة والعشرون: زَوال الخوف والحزن مِن العقوبة؛ ﴿ إِنَّ لِلْمُتَّقِينَ مَفَازًا ۞ حَدَإِقَ وَأَعْنَبًا ۞ وَكُوَاعِبَ أَتُرَابًا ۞ ﴿ [النبأ: ٣١ - ٣٣]؛ الآيات.

السابعة والعشرون: قُرب الحَضرة واللِّقاء والرؤية؛ ﴿إِنَّ ٱلْمُتَّقِينَ فِي جَنَّتِ وَنَهَرِ ۗ وَلَهَرِ ﴾ [القمر: ٥٥، ٥٥].

الثامنة والعشرون: أَنْ لا عَداوة بينهم؛ ﴿ ٱلْأَخِلَّاءَ يُوْمَيِذِ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ عَدُوُّ إِلَّا ٱلْمُتَّقِينَ ۞ [الزخرف: ٦٧].

التاسعة والعشرون: إصلاحُ أعمالهم ومغفرةُ ذنوبهم؛ ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلَا سَدِيدًا ۞ يُصْلِحْ لَكُمْ أَعْمَلَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ﴾ [الأحزاب: ٧٠، ٧١].

الثلاثون: تقريبُ الجَنَّة لهم؛ قال تعالى: ﴿وَأُزْلِفَتِ ٱلْجَنَّةُ لِلْمُتَّقِينَ ۞ [الشعراء: ٩٠].

## شعــرًا:

أسيرُ الخطايا عند بابِك واقِفُ يَخافُ ذنوبًا لم يَغِبْ عنك غَيبُها فمَنْ ذا الدني يُرْجَى سِواكَ ويُتَّقَى فيا سيِّدي لا تُخرِني في صَحيفتي وكُنْ مُؤنِسي في ظُلمةِ القبرِ عندما لَئِنْ ضاقَ عنِّي عفوك الواسعُ الَّذي

به وجَالٌ ممّا به أنت عارِفُ ويَرْجوك فيها فَهو رَاجٍ وخَائفُ ومَا لَك في فصلِ القَضاءِ مُخالِفُ إذا نُشِرَت يومَ الحِساب الصَّحائفُ يَصُدُّ ذَوُو القُرْبى ويَجْفُو المُؤالِفُ أُرَجِّى لاسرافي فابِنِي لتالفُ

عصَمَنا اللهُ وإيَّاكم مِن الزَّلَل، ووفَّقَنا لصالحِ العمَل، وهدانا بفضلِه سبيلَ الرَّشاد، وطريقَ السَّداد؛ إنه -جلَّ شأنُه- نِعمَ المَولى ونِعم النصير.

وصلَّى الله على محمدٍ وآلِه وصحبه أجمعين.

اللهم إنَّا نعوذ بك من شَرِّ أسماعِنا ومن شرِّ أبصارنا، ومن شرِّ ألسنتِنا وشرِّ قلوبنا وشرِّ مَنِيِّنا.

**اللهم** عافِنا في أبداننا وفي أسماعنا وفي أبصارنا، اللهم إنَّا نعوذُ بك من الفقر والكفر، اللهم إنَّا نعوذ بك من عذاب القبر؛ لا إلهَ إلا أنت.

اللهم إنا نعوذُ بك من علمٍ لا ينفع، وعملِ لا يُرفَع، ودعاءٍ لا يُسمع.

اللهم إنا نعوذ بك من زَوالِ نِعْمتِك، وتحوُّلِ عافيتِك، وفجْأةِ نِقمتك، اللهم انفَعْنا بما علَّمتنا وعَلِّمنا ما ينفعُنا، وزِدْنا علمًا، الحمد لله على كل حال، وأعوذ بالله من حالِ أهل النار.

اللهم أغنِنا بالعِلم وزيِّنَّا بالحِلم، وأكرِمْنا بالتَّقْوى وجَمِّلْنا بالعافية.

**اللهم** إنا نسألُك صِحةً في إيمانٍ، وإيمانًا في حُسنِ خُلقٍ ونجاحًا يَتْبعه فَلاح، ورحمةً منك وعافيةً، ومغفرةً منك ورضوانًا.

اللهم إنا نعوذُ بوجهِك الكريم، واسمِك العظيم من الكفرِ والفقر.

اللهم إنا نسألُك رحمةً مِن عندِك تَهْدي بها قلوبَنا، وتجمعُ بها شَمْلَنا، وتُلِمُّ بها شَعَثَنا، وترفع بها شَاهدَنا، وتُركِّي شَعَثَنا، وترفع بها شاهدَنا، وتُركِّي بها عِلمَنا، وتبيض بها وجوهنا، وتُلهمنا بها رُشدَنا، وتعصمُنا بها من كل سوء.

**اللهم** أعطِنا إيمانًا صادقًا، ويقينًا ليس بعده كفر، ورحمةً ننال بها شرفَ كرامتك في الدنيا والآخِرة.

اللهم إنا نسألُك الفوزَ عند القضاء، ومنازلَ الشهداء، وعيشَ السعداء، والنصرَ على الأعداء، ومُرافقةَ الأنبياء.

اللهم ما قصرَ عنه رأيُنا وضَعُفَ عنه عمَلُنا ولم تَبلُغُه نيِّتُنا وأُمنيتُنا؛ مِن خيرٍ وعَدتَه أحدًا من عبادِك، وخيرٍ أنت مُعطِيه أحدًا من خلقِك؛ فإنَّا نرغبُ إليك فيه، ونسألُكه يا ربَّ العالمين.

اللهم ارزُقنا أعينًا هطَّالةٌ تشفي القلب بذُروفِ الدُّموع مِن خَشيتِك، قبل أن تكون الدموعُ دمًا والأضراسُ جَمْرًا.

اللهم المعكننا هُداةً مُهتدين غير ضالِّين ولا مُضلِّين، حَربًا لأعدائك وسِلمًا لأوليائك، نُحِب بِحُبِّك الناسَ ونُعادي بعَداوتِك مَن خالَفك مِن خلقك.

اللهم إنا نسألُك الأمنَ يومَ الوعيد من العذاب الشديد، ونسألك الجنة دارَ الخلود مع المقرَّبين الشهود، والركَّعِ السجود، والمُوفين بالعهود والوعود؛ إنك غفورٌ رؤوفٌ وَدود.

اللهم إنا نسألك باسمِك الطاهر الطيِّب المُبارك الأحَبِّ إليك، الذي إذا دُعِيتَ به أَجَبت، وإذا سُئِلتَ به أعطيت، وإذا استُوحِمتَ به رَحِمتَ، وإذا استُفرِجْتَ به فرَّجت، يا حيُّ يا قيوم، يا عليُّ يا عظيم، يا واحدُّ أحد، يا فردٌ صمد، يا من لم يلد ولم يولد، ولم يكن له كفوًا أحد، يا ذا الجلال والإكرام؛ أن تفتح لدُعائنا بابَ القَبول والإجابة، وأن ترزُقنا صِدقَ التوبة وحُسنَ الإنابة، وأن تغفر لنا ولوالدينا وجميع المسلمين، برحمتك يا أرحم الراحمين.

وصلى الله على محمدٍ وآلِه وصحبِه أجمعين.

وكان الفراغ من تأليف هذا الكتاب: يومَ السبت الموافق ٢/ ٤/ ٢٠١ ه، الساعة العاشرة والنصف.

## عبد العزيز بن محمد بن سلمان

