# فهم القرآن ومعانيه

للإمام الحارث بن أسد المُحَاسِبي (ت٣٤٢هـ)

> تحقيق ودراسة د. خالد رمضان أحمد

جَمَيْع جِعُونَ الطبعة الأولى

١٤٣٦هـ - ٢٠١٥مر

#### المُقَدِّمَة

الحمدُ لله الذي أنزل الفرقان على عبده ليكونَ للعالمين نذيرًا؟ فأمرَهم فيه بالمكارم، ونهاهُم عن الآثام والمحارم، ووعدهم فيه جزيل الثواب، وضرب دلهم فيه الأمثال، وجعل فيه حياة قلوبهم، وعِزَّهم وشَرَفَهم، والغني به عن جميع العباد.

والصلاة والسلام على سيد ولد آدم أجمعين، عليه وعلى آله وأزواجه وذريته وأصحابه أفضل صلاة وأتم تسليم.

أَمّا بَعُدُ: فالقرآن الكريم كلام الله تعالى، أنزله نورًا وهداية للخلق أجمعين، قال تعالى: ﴿كَنْبُ أَرْلَتُهُ إِلَيْكَ مُبُرَكُ لِيَبَبُوا المَيْوِهِ وَكَنْبُ أَرْلَتُهُ إِلَيْكَ مُبُرَكُ لِيَبَارِهُ وَلَا الله تعالى: ﴿كَنْبُ أَرْلَتُهُ إِلَيْكَ مُبُرَكُ لِيَبَبُوا وَلَيْهِ وَلَا الله تعالى الله تلاوة وتدبرًا، وحفظًا وتجويدًا، وفهمًا وتفسيرًا، ومنهم العالم الفقيه المحدث الحارث بن أسد المحاسبي، البصري (أبو عبد الله)(١)، وكان مما ألفه كتابه ﴿فَهُمُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ

وقد اهتمَّ فيه بالتأسيس لنظريته حول فهم القرآن الكريم، وهي تقوم على ثلاثة أسس:

أولاها: أساس التعظيم لله ﷺ ولكتابه الكريم.

ثانيها: الاشتغال بالقرآن الكريم والعناية به تلاوة وتدبرًا وعملًا.

<sup>(</sup>١) تنظر ترجمته في ص١٥ من البحث.

ثالثها: المعرفة بعلوم القرآن الكريم، وأهمّها مما يتصل بالفهم: الناسخ والمنسوخ، وأسباب النزول ومكانه وأساليب الخطاب في القرآن كالتقديم والتأخير، والإضمار والفصل والوصل. . . إلخ.

وقد عقدت العزم على تحقيق الكتاب ودراسته دراسة مختصرة، أراعي فيها قراءة النص قراءة سليمة، وتحرير ما فيه من مسائل شائكة، باذلًا الجهد ومستعينًا بالله ومتوكلًا عليه.

#### الدراسات السابقة:

سبق أن حُقِّق كتاب «فهم القرآن» وطُبع مع كتاب «العقل» في دار الفكر العربي ببيروت عام ١٣٩١هـ ـ ١٩٧١م بتحقيق الأستاذ حسين القوتلي، غير أن الكتاب قد خرج مشوَّها بدرجة كبيرة من حيث التحقيق والدراسة (١).

وقد أمدَّني د. خالد نبوي حجَّاج بطبعة للكتاب تقع في نحو ست وتسعين صفحة، وقد جُرِّدت من الحواشي، كما كُتب على الغلاف: الناشر دار الأشراف الصوفية، تحقيق: أ.د حسين عبد الله، ويظهر أنها طبعة غير شرعية؛ لأن الأخطاء فيها هي نفس الأخطاء في طبعة د. حسين قوتلي.

#### ■ منهج التحقيق:

#### سأسلك في تحقيقي لهذا الكتاب المسلك التالى:

ا ـ نسخ النص المراد تحقيقه، وكتابته حسب قواعد الإملاء
 الحديثة مع إبدال الهمزة المسهلة بالمحققة حيث وجدت.

<sup>(</sup>١) وقد أفردت له مبحثًا. انظر: ص٥٠ من البحث.

٢ - كتابة الآيات القرآنية الواردة في النص المحقق بالرسم العثماني، وبالرواية التي يسوقها المؤلف، مع توضيحها في الهامش مع عزو الآيات في الهامش.

٣ ـ تخريج الأحاديث والآثار الواردة في الكتاب، فإن كان الحديث في الصحيحين أو أحدهما اكتفيت بالعزو إليهما، وإن كان في غيرهما من كتب السُّنَّة عزوته إليها مع نقل كلام أهل العلم عليه وبيان درجة الحديث معتمدًا في الغالب على أحكام الألباني كَلْلَهُ.

٤ ـ التزمت التعريف بالأعلام والرواة المذكورين في النص مع
 اعتماد كلام ابن حجر كَالله في تقريب التهذيب اختصارًا.

 عند تكرار التراجم أشير إلى أنه قد سبقت ترجمته، مع بيان من يذكرهم بكناهم كأبى سفيان، أو ألقابهم كالشعبي.

 ٦ ـ دراسة المسائل العلمية التي يتعرض لها المؤلف دون توسع والتعليق على ما يحتاج منها إلى تعليق.

٧ - توثيق ما ينقله المؤلف عمن سبقه من كتبهم.

 ٨ ـ الالتزام بعلامات الترقيم وقواعد الإملاء الحديثة، وضبط ما يحتاج إلى ضبط مع التنبيه عليه.

٩ ـ تَتبُع المواضع التي خالف فيها المحاسبي عقيدة السلف في
 كتابه والتعليق عليها باختصار.

#### ■ خطة البحث:

قسَّمت الكتاب إلى بابين، وأتبعتهما الفهارس:

الباب الأول: الدراسة: وفيه فصلان:

• الفصل الأول: التعريف بالمؤلف، وفيه خمسة مباحث:

المبحث الأول: اسمه وكنيته ولقبه ونسبه ومولده ووفاته.

المبحث الثاني: نشأته العلمية وشيوخه وتلاميذه.

المبحث الثالث: عقيدته ومذهبه.

المبحث الرابع: مكانته العلمية وثناء العلماء عليه.

المبحث الخامس: مؤلفاته.

الفصل الثاني: التعريف بالكتاب، وفيه خمسة مباحث:

المبحث الأول: تحقيق اسم الكتاب وتوثيق نسبته للمحاسبي.

المبحث الثاني: القيمة العلمية للكتاب والمآخذ عليه.

المبحث الثالث: منهج المؤلف في الكتاب.

المبحث الرابع: نقد النسخة المطبوعة.

المبحث الخامس: وصف النسخة الخطية.

الباب الثاني: التحقيق، ويحتوى على النص المحقق.

الخاتمة: وذكرت فيها أهم نتائج البحث.

الفهارس: وتشتمل على:

فهرس الآيات الكريمة.

ـ فهرس الأحاديث والآثار.

ـ فهرس الأعلام المترجَمين.

- فهرس مصطلحات علوم القرآن.

- فهرس المصادر والمراجع.

- فهرس الموضوعات.

وفي الختام، أحمد الله وأثني عليه، فهو واهب النعم ومُسديها، وهو الموفق لكل خير، ثم الشكر والدعاء لوالديّ اللَّذَيْنِ نَصَحا لي وأوصياني بالعلم، اللَّهم ارحمهما كما ربيَّاني صغيرًا.

كما أشكر د. مساعد الطيار الذي أشار عليَّ بتحقيق الكتاب، وكذلك د. خالد نبوي حجَّاج، مشرفي في مرحلة الدكتوراه، والأستاذ: موسى عنقل من المكتبة العامة لمدينة أدرنة بتركيا.

والشكر أجزله وأوفاه لكرسي القرآن الكريم وعلومه بجامعة الملك سعود، ممثلًا في أ.د عبد الرحمٰن بن معاضة الشهري لعنايته بالكتاب وطباعته.

وأدعو الله بالثواب الجزيل لهم، ولكل من ساعدني في البحث بالمشورة والمساعدة من الإخوان والأساتذة والأهل الكرام.

المحقق خالد بن رمضان أحمد



# البَابُ الْأَوَّلُ الدراسة

وفيه فصلان:

الفصل الأول: التعريف بالمؤلف.

الفصل الثاني: التعريف بالكتاب.

## ٱلْفَصْلُ الْأَوْلُ

### التعريف بالمؤلف

رفيه خمسة مباحث:

المبحث الأول: اسمه وكنيته ولقبه ونسبه ومولده ووفاته.

المبحث الثاني: نشأته العلمية وشيوخه وتلاميذه.

المبحث الثالث: عقيدته ومذهبه.

المبحث الرابع: مكانته العلمية وثناء العلماء عليه.

المبحث الخامس: مؤلفاته.



## اسمُه وكُنْيتُه ولَقبُه ونسبُه ومولِدُه ووفاتُه (١)

اسمه: اتفق المترجمون للحارث المحاسبي كلله على تسميته وهو: الحارث بن أسد العَنزي المُحَاسِبي البصري، ثم البغدادي. ضبطه: المُحَاسِبي بضم الميم وفتح الحاء وكسر السين المهملة (٢).

- كنيته: يكنى الحارث بأبي عبد الله.
- لقبه ونسبه: اشتهر الحارث المحاسبي بهذه النسبة «المحاسبي» وفي إطلاقها عليه يقول السمعاني: «قيل له ذلك لأنه كان يحاسب نفسه، وقيل: كانت له حصّى يعدها ويحسبها حالة الذكر»(").

وأما العنزي فقد تفرد بهذه النسبة السُّلَمِي (أ) ولم يتبين لي فيما وقفت عليه من أي عَنزة هو؟ ففي العرب حيِّ من ربيعة ينسبون إلى عَنزة بن أسد بن ربيعة بن نزار بن معد بن عدنان. وفي الأزد عنزة بن عمرو بن عوف بن عدي بن عمرو بن مازن بن الأزد. وفي خزاعة أيضًا عنزة بن عمرو (٥). وربما كان من غيرهم، فالله أعلم.

<sup>(</sup>١) طبقات الصوفية للسلمي ص٥٥، حلية الأولياء لأبي نعيم ٢٠/١٠ تاريخ بغداد للخطيب البغدادي ٢٠٤/١، الأنساب للسمعاني ٢١٠٣/١٠ طبقات الشافعية الكبرى للسبكي ٢/ ٢٧٥؛ طبقات الأولياء لابن الملقن ٢١٧٥/١ سير أعلام النبلاء للذهبي ٢١/ ١١٠.

<sup>(</sup>٢) الأنساب للسمعاني ١٠٣/١٢. (٣) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٤) طبقات الصوفية للسلمي ص٥٩. (٥) الأنساب للسمعاني ١٩٩١.

والمحاسبي كَتَلَمُهُ من أهل البصرة، ولد ونشأ بها قبل أن ينتقل إلى بغداد ويستقر بها إلى وفاته.

#### • مولده ووفاته:

يقلِّر بعض الباحثين (۱) مولد الحارث المحاسبي 激節 بأنه ولد في الفترة ما بين سنة (١٦٥هـ) إلى العام (١٧٠هـ)، وقد روى المحاسبي عن محمد بن حميد المتوفى سنة (١٨٢هـ) مما قد يعني \_ إذا صح سماعه عنه \_ أنه ولد قبل ذلك بسنين.

وكان مولده في مدينة البصرة، ومكث فيها أول حياته يطلب العلم على علمائها حتى انتقل إلى بغداد لطلب العلم والسعي في الرق، وابتنى داره بها.

أما وفاته فكانت سنة (٢٤٣هـ).

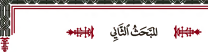
وقد تُوفِّي وهو معتزل عن الناس، قال أبو القاسم النصر آباذي: «بلغني أن الحارث المحاسبي تكلم في شيء من الكلام، فهجره أحمد بن حنبل، فاختفى في دارِ ببغداد ومات فيها، ولم يُصلِّ عليه إلا أربعة نفر» (<sup>(7)</sup>.

قال أبو بكر بن هارون بن المجدر: "سمعت جعفر ابن أخي أبي ثور يقول: حضرت وفاة الحارث فقال: إن رأيتُ ما أحب تبسَّمتُ إليكم، وإن رأيتُ غير ذلك تبينتُم في وجهي. قال: فتبسَّم ثم مات، (").

 <sup>(</sup>۱) فهم القرآن للمحاسبي تحقيق: حسين قوتلي ص١٢؛ موقف ابن تيمية من الأشاعرة لعبد الرحمٰن المحمود ص٤٥٠؛ آراء الكلابية العقائدية لهدى الشلالي ص٢٦.

<sup>(</sup>۲) تاريخ بغداد للخطيب البغدادي ۸/ ۲۱۱.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق.



#### نَشأتُه العلميةُ وشيوخُه وتلاميذُه

نشأ المحاسبي كلله نشأة علمية في كنف والديه، ومع أن المصادر لم تبين تفاصيل المراحل الأولى من حياته ولم يذكر المترجمون له شيوخه الذين أخذ عنهم، إلا أنه وبالنظر إلى من روى عنهم أتلمس ما يلى:

- أنه بدأ طلب العلم في وقتِ مبكِّرِ من حياته، يظهر ذلك من روايته عن شيخه محمد بن حميد المُتوفِّى سنة (١٨٢هـ)، وعن هشيم المُتوفِّى سنة (١٨٣هـ).

الأمر الثاني: لاحظت أن معظم شيوخه من العراقيين، ولم
 أطلع فيما وقفت عليه من مصادر على بيان لرحلته في طلب العلم.

#### شيوخه:

وأعرض ههنا طائفة ممن يروي عنهم المحاسبي حسب تاريخ وفاتهم:

#### • محمد بن حميد اليشكري:

كنيته: أبو سفيان، المعمري، نزيل بغداد، إمام ثقة، روى عن سفيان الثوري، ومعمر بن راشد، وروى عنه سنيد وسفيان بن وكيع. تُوفِّى سنة (۱۸۲هـ)(۱).

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء للذهبي ٩/ ٣٩؛ تقريب التهذيب لابن حجر ص٤٧٥.

#### • هشيم بن بشير بن أبي خازم:

كنيته: أبو معاوية السلمي، محدِّث بغداد، وحافظها، ثقة ثبت كثير التدليس والإرسال الخفي، وأخذ عن: الزهري، وعمرو بن دينار بمكة، وروى عن: منصور بن زاذان، وحصين بن عبد الرحمٰن، وحدث عنه: ابن إسحاق، وشعبة، وسفيان، وهم من أشياخه، وحماد بن زيد، وطائفة من أقرائه، تُوفِّى سنة (١٨٣ه)(١).

#### • مروان بن شجاع الجزري:

كنيته: أبو عمرو وأبو عبدالله، القرشي الأموي مولاهم، صدوق له أوهام، روى عن مغيرة بن مقسم وخصيف الجزري، وعنه يحيى بن معين والواقدي، تُوفِّي سنة (١٨٤هـ)(٢).

#### • إبراهيم بن محمد بن الحارث الفزاري:

كنيته: أبو إسحاق، الكوفي، سكن الشام، كان ثقة، روى عن مالك وشعبة والثوري والأوزاعي، روى عنه الأوزاعي وعبد الله بن المبارك وعبد الملك المصيصي وغيرهم، تُوفِّي سنة (١٨٥هـ) وقيل: (١٨٦هـ)(٣٢).

#### • عباد بن العوام بن عمر الكلابي:

كنيته: أبو سهل الواسطي، مولى أسلم بن زرعة الكلابي، ثقة، روى عن حميد الطويل، وسعيد بن أبي عروبة، وحجاج بن أرطاة، وروى عنه أحمد بن حنبل والفضل بن دكين، تُوفِّى سنة (١٨٥هـ)(٤).

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء للذهبي ٨/ ٢٨٧؛ تقريب التهذيب لابن حجر ص٧٤ه.

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء للذهبي ٩ /٣٤؛ تقريب التهذيب لابن حجر ص٥٢٦.

 <sup>(</sup>٣) سير أعلام النبلاء للذهبي ٨/ ١٥٤١ تقريب التهذيب لابن حجر ص٩٧.
 (٤) سير أعلام النبلاء للذهبي ٨/ ٤٥١١ تقريب التهذيب لابن حجر ص٩٧.

#### • إسماعيل بن إبراهيم بن مقسم:

كنيته: أبو بشر، البصري، الأسدي مولاهم، المعروف بابن عُلَيَّة، ثقة حافظ، روى عن أيوب السختياني وإسحاق بن سويد، وروى له أصحاب الكتب الستة، تُوفِّي سنة (١٩٩هـ)(١).

#### • وكيع بن الجراح بن مليح:

كنيته: أبو سفيان، الرؤاسي الكوفي، سمع إسماعيل بن أبي خالد والأعمش والثوري وابن عون، روى عنه ابن المبارك ويحيى بن آدم، قال أحمد بن حنبل: «ما رأيت أحدًا أوعى للعلم من وكيع بن الجراح، ولا أشبه بأهل النسك منه»، مات سنة (١٩٩هـ)(٢).

## • سيار بن حاتم العنزي:

كنيته: أبو سلمة، صدوق له أوهام، روى عن جعفر بن سليمان الضبعي وعن عبد الواحد بن زياد، وعنه أحمد بن حنبل، وهارون الحمال، وعبد الله بن الحكم، مات سنة (٢٠٠هـ) وقيل: (١٩٩هـ)

#### مبشر بن إسماعيل الحلبي:

كنیته: أبو إسماعیل، الكلبي مولاهم، روی عن حریز بن عثمان وحسان بن نوح وغیرهما، وعنه إبراهیم بن موسى الرازي وأحمد بن حنبل ومحمد بن مهران وغیرهم، مات سنة (۲۰۰هـ)(٤).

#### يحيى بن أبي بكير:

كنيته: أبو زكريا، واسم أبيه نسر، الأسدي، نزيل بغداد،

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء للذهبي ٩/١٠٧؛ تقريب التهذيب لابن حجر ص١٠٥.

<sup>(</sup>٢) التاريخ الكبير للبخاري ٨/ ١٧٩؛ تقريب التهذيب لابن حجر ص٥٨١.

<sup>(</sup>٣) الثقات لابن حبان ٨/ ٢٩٨؛ تقريب التهذيب لابن حجر ص٢٩١.

<sup>(</sup>٤) سير أعلام النبلاء للذهبي ٩/ ٣٠١؛ تقريب التهذيب لابن حجر ص١٩٥.

ثقة، روى عن إبراهيم بن طهمان وإبراهيم بن نافع، روى عنه أبو بكر بن أبي شيبة ويعقوب الدورقي وغيرهما، مات بعد سنة (۲۰۰هـ)<sup>(۱)</sup>.

#### • علي بن عاصم بن صهيب الواسطي:

كنيته: أبو الحسن، القرشي التيمي مولاهم، صدوق يخطئ، روى عن حميد الطويل وداود بن أبي هند، وعنه أحمد بن حنبل وابن المديني، تُوفِّي سنة (٢٠١هـ)(٢).

#### • حجين بن المثنى اليمامى:

كنيته: أبو عمر، إمام ثقة، وكان قاضيًا على خراسان، روى عن الليث ومالك وعبد العزيز الماجشون، وعنه أحمد وحجاج بن الشاعر ويحيى بن معين وغيرهم، تُوفِّي سنة (٢٠هـ)، وقيل: بعد ذلك (٣).

#### • حجاج بن محمد المصيصي الأعور:

#### • محمد بن جعفر الرازي البزاز:

كنيته: أبو جعفر المدائني، صدوق، روى عن ورقاء بن عمرو ومحمد بن طلحة ومنصور بن الأسود، روى عنه أحمد بن حنبل

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء للذهبي ٩/٤٩٧؛ تقريب التهذيب لابن حجر ص٥٨٨.

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء للذهبي ٩/٢٤٩؛ تقريب التهذيب لابن حجر ص٤٠٣.

<sup>(</sup>٣) سير أعلام النبلاء للذهبي ١٠/٣٢٦؛ تقريب التهذيب لابن حجر ص١٥٤.

<sup>(</sup>٤) سير أعلام النبلاء ٩/٧٤٤؛ تقريب التهذيب لابن حجر ص١٥٣٠.

وحجاج بن الشاعر، مات سنة (٢٠٦هـ)(١).

#### • يزيد بن هارون:

كنيته: أبو خالد، الواسطي، وجده زاذان، ويقال: وادي بن ثابت السلمي مولاهم، أحد الأعلام الحفاظ، روى عن سليمان التيمي وحميد الطويل وعاصم الأحول وغيرهم، وعنه بقية بن الوليد وأحمد بن حنبل وغيرهما، تُوفِّي سنة (٢٠٦هـ)(٢).

#### • هاشم بن القاسم بن مسلم بن مقسم الليثي:

كنيته: أبو النضر، البغدادي الحافظ، خراساني الأصل، ولقبه قيصر، ثقة، روى عن شعبة وسفيان وشريك بن عبد الله وغيرهم. وعنه: إسحاق وابن حنبل، وابن المديني، وابن معين، وابن أبي شيبة، تُوفِّى سنة (۲۰۷هـ) (۳).

#### • يونس بن محمد بن مسلم البغدادي:

كنيته: أبو محمد المؤدب، ثقة ثبت، روى عن داود بن أبي الفرات وسفيان بن عبد الرحمٰن، وعنه ابنه إبراهيم وعلي بن المديني وغيرهما، مات سنة (٢٠٧ه)(٤).

#### • عبد الله بن بكر بن حبيب:

كنيته: أبو وهب، السهمي، الباهلي البصري، سكن بغداد، وحدث بها عن حميد الطويل، وسنان بن ربيعة، وسعيد بن أبي عروبة. روى عنه: أحمد بن حنبل، وأبو خيثمة، وأبو همام السكوني،

<sup>(</sup>١) الثقات لابن حبان ٩/٥٦؛ تقريب التهذيب لابن حجر ص٤٧٢.

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء للذهبي ١٧/ ٣٧١؛ تقريب التهذيب لابن حجر ص٦٠٦.

<sup>(</sup>٣) الطبقات الكبرى لابن سعد ٧/ ٣٣٥؛ تقريب التهذيب لابن حجر ص٥٧٠.

<sup>(</sup>٤) سير أعلام النبلاء ٩/٤٧٣.

ويعقوب الدورقي، والحسن بن عرفة، والحارث بن أبي أسامة، وغيرهم، تُوفِّي سنة (٢٠٨هـ)(١).

#### • معاوية بن عمرو بن المهلب بن عمرو بن شبيب الأزدي:

كنيته: أبو عمرو، البغدادي، ثقة، روى عن زائدة بن قدامة والمسعودي وجرير بن حازم، وعنه البخاري وغيره، مات سنة (٢١٤ه)<sup>(٢)</sup>.

#### • إسحاق بن عيسى بن نجيح:

كنيته: أبو يعقوب، البغدادي، روى عن أنس بن عياض وجرير بن حازم وأبي الأشهب وغيرهم. روى عنه أحمد بن حنبل وإسحاق التنوخي وغيرهما، تُوفِّي سنة (١٩٥هـ)(٣).

#### • الفضل بن دكين:

أبو نعيم، اسم أبيه عمرو بن حماد بن زهير بن درهم التيمي، سمع من: الأعمش، وزكريا بن أبي زائدة، وإسماعيل بن مسلم العبدي وغيرهم، وعنه: البخاري، وأصحاب السنن وأحمد بن حنبل، وإسحاق بن راهويه، وخلق كثير. تُوفِّي سنة (۲۱۸هـ) وقيل: (۲۱۹هـ)(٤٠).

#### • سلیمان بن داود بن داود:

كنيته: أبو أيوب، البغدادي الهاشمي، ووالد جده هو علي بن عبد الله بن عباس بن عبد المطلب القرشي، ثقة فقيه، سكن بغداد، روى عن سفيان بن عيينة ويوسف بن الماجشون، والشافعي، روى

<sup>(</sup>١) الطبقات الكبرى لابن سعد ٧/ ٢٩٥؛ تقريب التهذيب لابن حجر ص٢٩٧.

<sup>(</sup>۲) الثقات لابن حبان ۹/۱۹۷؛ تقریب التهذیب لابن حجر ص۵۳۸.

 <sup>(</sup>٣) تهذیب الکمال للمزي ۲/ ۶۲۲؛ تقریب التهذیب لابن حجر ص۱۰۲.
 (٤) الطبقات الکبری لابن سعد ۲/ ۶٤۰۰؛ تقریب التهذیب لابن حجر ص۶۹۲.

عنه البخاري والترمذي والنسائي وأحمد وغيرهم كثير، تُوفِّي سنة (٢١٩هـ) وقيل بعدها(١).

#### • عمرو بن حماد بن طلحة القناد:

كنيته: أبو محمد، وقد ينسب إلى جده، صدوق رمي بالرفض، روى عن حفص بن سليمان ووكيع وأسباط بن نصر، وعنه مسلم واسحاق بن راهويه، تُوفِّي سنة (٢٢٢هـ)(٢٠).

#### • عبد الغفار بن داود بن مهران بن زياد البكري:

كنيته: أبو صالح الحراني، سكن مصر، روى عن يعقوب بن عبد الرحمٰن القاري وابن لهيعة وحماد بن سلمة والليث وغيرهم، روى عنه البخاري وأبو داود والنسائي وغيرهم، مات سنة (٢٤٤هـ)(٣).

#### • القاسم بن سلام:

كنيته: أبو عبيد، البغدادي، الفقيه، القاضي، صاحب التصانيف، كان مؤدبًا صاحب نحو وعربية وطلب للحديث والفقه، ثقة، روى عن هشيم وإسماعيل بن عياش وحفص بن غياث وجماعة، وروى عنه سعيد بن أبي مريم المصري \_ وهو من شيوخه \_ وعباس العنبري وعباس الدرري وعبد الله الدارمي وغيرهم، حج وتُوفِّي بمكة سنة (٢٢٤هـ)(٤).

#### • سعيد بن الحكم بن محمد بن سالم:

كنيته: أبو محمد، المصري، المعروف بابن أبي مريم

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء للذهبي ١٠/٦٢٥؛ تقريب التهذيب لابن حجر ص٢٥١.

<sup>(</sup>٢) تاريخ الإسلام للذهبي ٥/٦٤٤؛ تقريب التهذيب لابن حجر ص٤٢٠.

<sup>(</sup>٣) الثقات لابن حبان ٨/٤٢١؛ تقريب التهذيب لابن حجر ص٣٦٠.

<sup>(</sup>٤) تاريخ بغداد للخطيب ١٤/٣٩٢؛ تقريب التهذيب لابن حجر ص٤٥٠.

الجمحي، ثقة ثبت، روى عن سفيان بن عيينة وعبد الله بن لهيعة وحماد بن زيد وغيرهم، وعنه البخاري والقاسم بن سلام، تُوفِّي سنة (٢٤٤هـ)(١).

#### • سنيد بن داود المصيصى:

كنيته: أبو علي المحتسب واسمه حسين، وسنيد لقب، أحد الحفاظ الثقات، روى عن يوسف بن محمد بن المنكدر وحماد بن زيد وهشيم وغيرهم، وعنه: الحسن بن محمد الزعفراني وزهير بن محمد بن قمير وأبو زرعة وأبو حاتم وغيرهم، قال الذهبي: «كان أحد أوعية العلم، وله كتاب في التفسير»، وقال ابن حجر: «ضمّف مع إمامته ومعرفته؛ لكونه كان يلقن حجاج بن محمد شيخه» تُوفِّي سنة (٢٢٦هـ)(٣).

#### • خلف بن هشام بن ثعلب:

كنيته: أبو محمد، البغدادي، المقرئ، البزار، اختلف في اسم جده فقيل: ثعلب، وقيل: طالب بن غراب، له رواية عن حمزة وله قراءة انفرد بها، وهي من القراءات العشر، قرأ على سليم بن عيسى وعبد الرحمٰن بن حماد عن حمزة، وقرأ على أبي زيد سعيد بن أوس الأنصاري عن المفضل الضبي، وروى قراءته: إسحاق بن إبراهيم الوراق وإدريس بن عبد الكريم الحداد، وحدث عنه كثير من المحدثين منهم: مسلم في صحيحه، وأبو داود في سننه، وأحمد بن حنبل وأبو زرعة الرازي، وكان ثقة عابدًا فاضلًا، تُوفِّي سنة حنبل وأبحر (٢٩٥هـ)

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء للذهبي ١٠/٣٢٧؛ تقريب التهذيب لابن حجر ص٢٣٤.

 <sup>(</sup>٢) الجرح والتعديل لابن أبي حاتم ١٣٢٦/٤ ميزان الاعتدال في نقد الرجال للذهبي ١/ ٢٤٤/ تقريب التهذيب لابن حجر ص٢٥٧.

<sup>(</sup>٣) معرفة القراء الكبار للذهبي ١/٤١٩؛ تقريب التهذيب لابن حجر ص١٩٤.

#### • سريج بن يونس بن إبراهيم البغدادي:

كنيته: أبو الحارث، ثقة عابد، يسمى في بعض كتب التراجم: شريح، روى عنه المحاسبي كثيرًا في كتبه ويسميه شريحًا. روى عن سفيان بن عيينة وهشيم، روى عنه مسلم وأحمد بن الحسن، مات سنة (٣٥٥هـ)(١).

# عبد الله بن محمد بن إبراهيم بن عثمان، المعروف بابن أبي شيبة:

كنيته: أبو بكر، العبسي، صاحب المصنف والتفسير، روى عن شريك بن عبد الله، وأبي الأحوص سلام بن سليم، وسفيان بن عيينة، وعمرو بن عبيد، وهشيم، وعبد الله بن المبارك، وحفص بن غياث، وروى عنه أحمد بن حنبل، وابنه عبد الله بن أحمد، وعباس بن محمد الدوري، ويعقوب بن شبية، وكان حافظًا متقنًا، تُوفِّي سنة (٢٣٥هـ)(٢).

#### • عثمان بن محمد بن إبراهيم بن عثمان بن أبي شيبة:

كنيته: أبو الحسن، الكوفي، وهو أخو عبد الله والقاسم ابني أبي شيبة. روى عن هشيم وجرير بن عبد الحميد ووكيع وخلق. مات سنة (۲۳۹هـ)<sup>(۲)</sup>.

#### • الحسن بن محمد بن عثمان بن الحارث:

الكوفي إمام مسجد المطمورة، مقبول، روى عن الثوري وشريك، وعنه إسماعيل بن بهرام والنضر بن سعيد (٤).

<sup>(</sup>١) الطبقات الكبرى لابن سعد ٧/ ٣٥٧؛ تقريب التهذيب لابن حجر ص٢٢٩.

<sup>(</sup>٢) تاريخ بغداد للخطيب ١٠/ ٦٧؛ تقريب التهذيب لابن حجر ص٣٢٠.

<sup>(</sup>٣) الثقات لابن حبان ٨/ ٤٥٤؛ تقريب التهذيب لابن حجر ص٣٨٦.

<sup>(</sup>٤) ميزان الاعتدال للذهبي ١/ ٥٢١؛ تقريب التهذيب لابن حجر ص١٦٣.

#### • تلامذته:

كان الحارث المحاسبي متفرغًا للعبادة منقطعًا عن الناس لا سيما في آخر حياته لما زادت الشقة بينه وبين مجموعة من العلماء في عصره بسبب مقالاته الكلامية، والتي أدت إلى تحذير الأثمة منه. ومع ذلك فقد بقي له من أصحابه وتلامذته من بقي ملازمًا له ويروي عنه وينقل عنه مواعظه ومروياته، وأُعرِضُ ههنا لما وقفت عليه ممن صحبه أو ووي، عنه:

#### أحمد بن محمد بن مسروق:

كنيته: أبو العباس بن مسروق، من أهل طوس، سكن بغداد، أخذ العلم عن جماعة وأسند الحديث، وتُوفِّى ببغداد سنة (٢٩٩هـ)(١).

٥ الجنيد بن محمد بن الجنيد:

كنيته: أبو القاسم، الخزاز، وأصله من نهاوند إلا أن مولده ومنشأه ببغداد، وسمع بها الحديث، ولقي العلماء، ودرس الفقه على أبي ثور، وصحب جماعة من الصالحين، واشتهر منهم بصحبة الحارث المحاسبي، تُوفِّي سنة (٩٩٨هـ)(٢٠).

٥ أحمد بن القاسم بن نصر بن زياد:

كنيته: أبو بكر المعروف بأخي أبي الليث، الفرائضي، نيسابوري الأصل، سمع الحديث ورواه عن جماعة. تُوفِّي سنة (٣٢٠هـ)<sup>٣)</sup>.

أحمد بن عبد الله بن ميمون بن بكر الخواص:

كنيته: أبو عبد الله، روى عنه أبو بكر المفيد عن الحارث

(١) طبقات الصوفية للسلمي ص١٩٠؛ تاريخ بغداد للخطيب ٣٠٦/٥.

 <sup>(</sup>۲) تاريخ بغداد للخطيب ۱٦٨/۸ وسير أعلام النبلاء للذهبي ٦٦/١٤.

<sup>(</sup>٣) تاريخ بغداد للخطيب ٥/٨٧٥؛ سير أعلام النبلاء ١٤٦٦٦٤٤.

المحاسبي، وسري السقطي، وغيرهما<sup>(١)</sup>.

أحمد بن خالد بن يزيد الآجرى:

كنيته: أبو بكر الآجري، روى عن أبي نعيم والحارث المحاسبي، وعنه الشافعي وعثمان بن السماك، تُوفِّي سنة  $( \Upsilon \Lambda \Upsilon )^{(\Upsilon )}$ .

#### محمد بن يعقوب بن الفرج:

كنيته: أبو جعفر، الصوفي المعروف بابن الفرجي، من أهل سُرَّ من رأى، وكان له موضع من العلم والفقه ومعرفة الحديث، لزم علي ابن المديني فأكثر عنه، وكان يحفظ الحديث، ونزل الرملة، وكان له مجلس للوعظ في جامعها. تُوفِّي سنة (۲۷۰هـ)".

القاسم بن الحسن بن محمد بن يزيد:

كنيته: أبو محمد الهمذاني تُوفّي سنة (٢٧٢هـ)(٤).



<sup>(</sup>١) تاريخ بغداد للخطيب ٣٦٦/٥.

<sup>(</sup>٢) تاريخ بغداد للخطيب ٤/٣٥٠.

<sup>(</sup>٣) تاريخ بغداد للخطيب ٦١١/٤.

<sup>(</sup>٤) تاريخ دمشق لابن عساكر ٥٣/٤٩.





كان الحارث المحاسبي على عقيدة الكُلَّابية التي تُنسَب إلى عبد الله بن كلاب<sup>(۱)</sup>، ويعتبر المحاسبي من أبرز رجالات المذهب؛ نظرًا لكثرة كتبه ومناظراته مع المخالفين.

وتخالف الكلابية أهل السُّنَّة في عدة أبواب من العقيدة (٢)؛ منها: الإيمان وصفات الله سبحانه والقدر، إلى غير ذلك من المقالات التي سأعرض لبعضها في الفصل الثاني عند الكلام على المآخذ على الكتاب.

وقد كان المحاسبي مناوتًا للمعتزلة، والرافضة، والجهمية، والجهمية، والخوارج، والمرجئة، وأشد مواقفه ما كان مع المعتزلة، وقد رد عليها طويلًا في كتابه هذا (فهم القرآن)، ومما يدل على تشدُّوه في الوقوف ضدهم: ما حكاه عنه الجنيد، يقول: «مات أبو حارث المحاسبي يوم مات ـ وإن الحارث لمحتاج إلى دانق فضة ـ وخلَّف مالًا كثيرًا، وما أخذ منه حبة واحدة وقال: أهل ملتين لا يتوارئان، وكان أبوه واقفيًّا»(٣٠).

 <sup>(</sup>۱) عبد الله بن سعيد بن كُلَّاب القطان البصري، رأس المتكلمين بالبصرة، سير أعلام النبلاء للذهبي (۱۱/ ۷٤).

<sup>(</sup>۲) مقالات الإسلاميين واختلاف المصلين للأشعري ۱۳۸/۱ د ۱۹۸، ۱۹۹۹ ومن البحوث الجيدة في جمع معتقدات الكلابية رسالة علمية مطبوعة بعنوان: آراء الكلابية الاعتقادية لهدى الشلالي؛ موقف ابن تيمية من الأشاعرة لعبد الرحمٰن المحمود ص٣٦٥.

 <sup>(</sup>٣) يعني: أنه لا يقول القرآن مخلوق ولا غير مخلوق يتوقف فيه. موقف ابن تيمية من الأشاعرة للمحمود ٥٠٣/١.

وحلَّث الفقيه أبو علي بن خيران قال: (رأيت أبا عبد الله الحارث بن أسد بباب الطاق<sup>(۱)</sup> في وسط الطريق متعلقًا بأبيه، والناس قد اجتمعوا عليه يقول له: طلَّق أمي، فإنك على دِينِ وهي على غيره<sup>(۲)</sup>.

وقد ذكر شيخ الإسلام ابن تيمية في مواضع أنه عاد عن أقواله في آخر حياته (٣).

أما عن مذهبه الفقهي فقد عدَّه بعضهم من الشافعية، وأنه لقي الإمام الشافعي وأخذ عنه، قال ابن الصلاح: «عدَّه الأستاذ أبو منصور التميمي في الطبقة الأولى من الشافعية فيمن صحب الشافعي... قلت ـ ابن الصلاح ـ: وصُحْبته للشافعي شي لم أر أحدًا ذكرها سواه، وليس أبو منصور من أهل هذا الفن فيعتمد فيما تفرد به، والقرائن شاهدة بانتفائها).

فقد يكون أراد بالطبقة الأولى من عاصر الشافعي، وكان في طبقة الأخذين عنه، وقد ذكره في الطبقة الأولى أيضًا أبو عاصم العبادي وقال: كان ممن عاصر الشافعي واختار مذهبه، ولم يقل: كان ممن صحبه، فلعل هذا القدرَ مُرادُ أبي منصور (٥٠).

وأما من ناحية التصوف فيعتبر المحاسبي أحد المنظِّرين الكبار الذين بنوا مدرسة خاصة تربط بين علم الكلام والتصوف<sup>(١)</sup>.

.

 <sup>(</sup>۱) باب الطاق: حي من أحياء شرق بغداد، ينظر: معجم البلدان للحموي ٣٠٨/١.
 (۲) تاريخ بغداد للخطيب ٢١٠/٨.

 <sup>(</sup>٣) درء تعارض العقل والنقل لابن تيمية ٢٦/٢؛ موقف ابن تيمية من الأشاعرة للمحمود ص٢٦٦٤.

<sup>(</sup>٤) طبقات الفقهاء الشافعية لابن الصلاح ١/ ٤٣٩.

<sup>(</sup>٥) طبقات الشافعية الكبرى للسبكي ٢/ ٢٧٥.

<sup>(</sup>٦) موقف ابن تيمية من الأشاعرة للمحمود ص٤٥٦.

وهو في تصوّفه لم يكن على طريقة الغلاة المنحرفين، بل كان كلله يدعو إلى التمسك بالكتاب والسُنَّة ومتابعة الشرع، «ويركز على أعمال القلوب وخطرات النفوس، ومسائل تتعلق ببواطن الأعمال ومقاصد الإنسان فيها؛ كالنية، والمراقبة، والتوكل، والتيقظ، والعجب، والرياء، والحسد وغيرها \_ ويطيل الكلام في كل واحدة منها بما يراه من وسائل إصلاح النفس»(١).

وقد كان ينتقد الصوفية الغلاة، ومن ذلك قوله فيهم: «فرقة ضالة مُضِلَّة، لا تفطن لضلالتها، لاتِّساعها في الحِجاج، ومعرفتها بدقائق مذاهب الكلام، وحسن العبارة بالرد على من خالفها، فهم عند أنفسهم من القائلين على الله على اللحق، والرادِّين لكل ضلالة، لا أحد أعلم منهم بالله، ولا أولى به منهم، وكل الأمم ضالة سواهم، وأن الله عَلَى لا يعذب مثلهم، بل لا ينجو أحد في زمانهم غيرهم، وغيرهم من المغترين يدعي ذلك وينتحله، ويشهد عليهم بالإكفار. فهم فِرَقٌ كثيرة، كفَّر بعضها بعضًا، وكل فرقة منها مغترةً، لا ترى أن أحدًا يقول عليه بالحق غيرها» (").



<sup>(</sup>١) موقف ابن تيمية من الأشاعرة للمحمود ص٤٥٦.

<sup>(</sup>۲) الرعاية لحقوق الله للمحاسبي ص٤٥٨.



#### مكانتُه العِلميةُ وثناءُ العلماءِ عَليه

من خلال البحث فيما خلّف المحاسبي من تراث علمي، يتبيّن أن أبرز من نقل عنه بإسهاب واعتنى بكتبه: أبو حامد محمد الغزالي الطوسى في كتابه (إحياء علوم الدين).

كذلك شيخ الإسلام ابن تيمية: نقل عنه في ردِّه على المعتزلة نقولات كثيرة.

وقد عُرف الحارث المحاسبي كلَّلَة بالزهد وعزلته عن الناس، حتى نُقل عنه أنه قال: «لو كل الناس عندي ما أُنِسْتُ، ولو هجروني ما استوحشْتُ»(۱).

وقال عنه الخطيب: «أحد من اجتمع له الزهد والمعرفة بعلم الظاهر والباطن... وللحارث كتب كثيرة في الزهد وفي أصول الديانات والرد على المخالفين من المعتزلة والرافضة وغيرهما، وكتبه كثيرة الفوائد جمّة المنافع»(٢).

قال ابن الأعرابي: «تفقّه الحارث، وكتنب الحديث، وعرف مذاهب النُسَّاك، وكان من العلم بموضع، إلا أنه تكلم في مسألة اللفظ ومسألة الإيمان»(٣).

<sup>(</sup>۱) تاريخ بغداد للخطيب ۹/ ١٠٤. (۲) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق.

وورد أن الإمام أحمد أثنى على حال الحارث مِن وَجْهِ، وحلَّر منه، يقول إسماعيل بن إسحاق السراج:

«قال لى أحمد بن حنبل يومًا: يبلغني أن الحارث هذا \_ يعني: المحاسبي \_ يكثر الكون عندك، فلو أحضرته منزلك وأجلستني من حيث لا يراني فأسمع كلامه؟ فقلت: السمع والطاعة لك يا أبا عبد الله، وسرَّني هذا الابتداء من أبي عبد الله، فقصدت الحارث وسألته أن يحضرنا تلك الليلة، فقلت: وتسأل أصحابك أن يحضروا معك، فقال: يا إسماعيل فيهم كثرة فلا تزدهم على الكُسْب والتمر، وأكثر منهما ما استطعت، ففعلت ما أمرنى به، وانصرفت إلى أبى عبد الله فأخبرته، فحضر بعد المغرب وصعد غرفة في الدار، فاجتهد في وِرْدِه إلى أن فرغ، وحضر الحارث وأصحابه فأكلوا، ثم قاموا لصلاة العتمة ولم يصلوا بعدها، وقعدوا بين يدى الحارث، وهم سكون لا ينطق واحد منهم إلى قريب من نصف الليل، فابتدأ واحد منهم وسأل الحارث عن مسألة، فأخذ في الكلام وأصحابه يستمعون، وكأن على رؤوسهم الطير، فمنهم من يبكى، ومنهم من يزعق، وهو في كلامه. فصعدت الغرفة لأتعرَّف حال أبي عبد الله، فوجدته قد بكى حتى غشى عليه، فانصرفتُ إليهم ولم تزل تلك حالهم حتى أصبحوا فقاموا وتفرقوا، فصعدت إلى أبي عبد الله وهو متغير الحال، فقلت: كيف رأيت هؤلاء يا أبا عبد الله؟ فقال: ما أعلم أني رأيت مثل هؤلاء القوم، ولا سمعت في علم الحقائق مثل كلام هذا الرجل، وعلى ما وصفتُ مِن أحوالهم، فإنى لا أرى لك صحبتهم، ثم قام وخرج»(١).

<sup>(</sup>١) تاريخ بغداد للخطيب ١٠٤/٩.

قال الذهبي معلقًا على القصة: «وهذه حكاية صحيحة السند، منكرة، لا تقع على قلبي، أستبعد وقوع هذا من مثل أحمد، وأما المحاسبي فهو صدوق في نفسه، وقد نقموا عليه بعض تصوّفه وتصانيفه»(۱).

كان الحارث من أبرز زهًاد عصره، امتاز بورعه الشديد حتى قيل عنه: إنه كان إذا مد يده إلى طعام فيه شبهة تحرك على إصبعه عِرْقٌ فكان يمتنع منه (٢٠).

قال الجنيد: «كان الحارث كثير الضر، فاجتاز بي يومًا وأنا جالس على بابنا، فرأيت على وجهه زيادة الضر من الجوع، فقلت له: يا عم، لو دخلت إلينا نلت من شيء عندنا؟ قال: أو تفعل؟ قلت: نعم، وتَسُرُني بذلك وتَبَرُني، فدخلت بين يديه ودخل معي، وعمدت إلى بيت عمي، وكان أوسع من بيتنا لا يخلو من أطعمة فاخرة لا يكون مثلها في بيتنا سريعًا، فجئت بأنواع كثيرة من الطعام، فوضعته بين يديه، فمد يده وأخذ لقمة فرفعها إلى فيه، فرأيته يلوكها ولا يزدردها، فوثب وخرج وما كلمني، فلما كان الغد لقيته، فقلت: يا عم، سررتني ثم نعصت علي؟ قال: يا بني، أما الفاقة فكانت شديدة، وقد اجتهدت في أن أنال من الطعام الذي قدمته إلى، ولكن بيني وبين الله علامة إذا لم يكن الطعام مرضيًا ارتفع إلى أنفي منه زفورة فلم تقبله نفسي، فقد رميت بتلك اللقمة في دهليزكم وخرجت» (٣٠).

وقد أثَّر خوض المحاسبي في علم الكلام على علاقته بعلماء أهل

<sup>(</sup>١) لسان الميزان للذهبي ١/٤٣٠.

<sup>(</sup>٢) الوافي بالوفيات للصفدي ١٩٨/١١.

<sup>(</sup>٣) تاريخ بغداد للخطيب ٩/ ١٠٤.

السُّنَّة، مما باعد بينه وبين كثير من المحدِّثين في عصره، وقد كان الإمام أحمد بن حنبل من أبرز من كان يحذر الناس منه ومن أخذ العلم عنه(١).

قال المروذي: «إن أبا عبد الله ذكر حارثًا المحاسبي فقال: حارث أصل البلية \_ يعني: حوادث كلام جهم \_ ما الآفة إلا حارث، عامة من صحبه انبتَّ إلا ابن العلاف، فإنه مات مستورًا، حذَّروا عن حارث أشد التحذير. قلتُ: إن قومًا يختلفون إليه. قال: نتقدم إليهم لعلهم لا يعرفون بدعته، فإن قبلوا وإلا هُجِروا؛ ليس للحارث توبة؛ يُشْهَد عليه ويَجحَدُ؛ إنما التوبة لمن اعتَرف»(٢).

قال سعيد بن عمرو البرذعي: «شهدت أبا زرعة الرازي، وستل عن المحاسبي وكتبه، فقال: إياك وهذه الكتب، هذه كتب بدع وضلالات، عليك بالأثر تجد غنية، هل بلغكم أن مالكًا والثوري والأوزاعي صنفوا في الخطرات والوساوس؟! ما أسرع الناس إلى البدع!»(۳).

قال ابن الأعرابي: «تفقه الحارث، وكتنب الحديث، وعرف مذاهب النساك، وكان من العلم بموضع، إلا أنه تكلم في مسألة اللفظ ومسألة الإيمان. وقيل: هجره أحمد، فاختفى مدة»<sup>(2)</sup>.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: «وأما الحارث المحاسبي فكان ينتسب إلى قول ابن كُلَّاب؛ ولهذا أمر أحمد بهجره، وكان أحمد يحذر عن ابن كلاب وأتباعه، ثم قيل عن الحارث: إنه رجع عن قوله، (٥٠).

<sup>(</sup>۱) طبقات الحنابلة لابن أبي يعلى ٢٣٣٢١.

 <sup>(</sup>۲) المرجع السابق ۱/ ٦٢.

<sup>(</sup>٣) سير أعلام النبلاء للذهبي ١١٢/١٢.

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ٩/ ٤٨٨.

<sup>(</sup>٥) درء تعارض العقل والنقل لابن تيمية ٢/٢.



للحارث كتب كثيرة بلغت نحو منتي كتاب كما قال الخطيب البغدادي(١١)، وأذكر ههنا ما تيسًر لي معرفته من الكتب المطبوعة:

تحقيق: عبد القادر عطا، وحققه غيره. تحقيق: عبد القادر عطا.

تحقيق: عبد القادر عطا. تحقيق: محمد عيسي رضوان.

تحقيق. محمد عيسى رصوان. تحقيق: عبد الفتاح أبو غدة.

تحقيق: عبد القادر عطا. وحققه غيره.

تحقیق: صالح شامی. تحقیق: صالح شامی.

تحقيق: محمد العابد مزالي.

تحقيق: محمد العابد مرا تحقيق: حسين القوتلي.

تحقيق: عبد القادر عطا.

تحقيق: عبد القادر عطا.

تحقيق: عبد القادر عطا. وحققه غيره.

تحقيق: عبد القادر عطا وغيره.

حقيق: محمد الخشت.

تحقيق: عبد القادر عطا، وحققه غيره. تحقيق: خليفة (إغناطيوس عبده).

تحقيق: أندريه رومان، وحققه غيره.

تحقیق. آندریه رومان، وحققه عیر تحقیق: مجدی السید.

تحقيق: محمد عثمان الخشت.

o آداب النفوس

o التوبة

أعمال القلوب

0 البعث والنشور

و رسالة المسترشدين

الرعاية لحقوق الله

شرح المعرفة وبذل النصيحة

٥ العلم

، o العقل وفهم القرآن

٥ شرف العقل وماهيته

o المسائل في الزهد

معاتبة النفسالمكاسب

٥ الرزق الحلال (هو نفس كتاب المكاسب) تحقيق: محمد الخشت.

النصائح والوصايا

كتاب الخلوة والتنقل في العبادة ودرجات العابئين
 التوهم = رحلة الإنسان إلى عالم الآخرة

٥ بدء من أناب إلى الله

٥ فهم الصلاة

(١) تاريخ بغداد للخطيب ١٠٤/٩. وقد أفدت في جمع مؤلفاته من: تاريخ بغداد للخطيب ١٠٤/٩ وفهم القرآن للمحاسبي تحقيق: د. قوتلي ص٣٦٩ رسالة المسترشدين للمحاسبي تحقيق: عبد الفتاح أبو غدة ص٣١، وآراء الكلابية لهدى الشلالي ص٣٦٠.

## ٱلْفَصْلُ ٱلثَّانِي

#### التعريف بالكتاب

رفيه خمسة مباحث:

المبحث الأول: تحقيق اسم الكتاب وتوثيق نسبته للمحاسبي

المبحث الثاني: القيمة العلمية للكتاب والمآخذ عليه.

المبحث الثالث: منهج المؤلف في الكتاب.

المبحث الرابع: نقد النسخة المطبوعة.

المبحث الخامس: وصف النسخة الخطية.



## تحقيقُ اسمِ الكتابِ، وتوثيقُ نسبتِه للمحاسبي

لم يذكر الحارث المحاسبي اسمًا لكتابه هذا في مقدمته، وقد كتب الناسخ في اللوح الأول من المخطوط: «كتاب فهم القرآن ومعانيه، تأليف أبي عبد الله الحارث بن أسد المحاسبي البصري كلله»، ولم أجد هذه التسمية فيما وقفت عليه من الكتب والفهارس والتراجم.

وقد ذكر الأستاذ عبد الحليم محمود، أن المحاسبي قد ذكر كتابه (فهم القرآن) في رسالته المسمَّاة «التنبيه».

كما نص على تسمية كتابه بـ «فهم القرآن» ابن تيمية والذهبي.

أما شيخ الإسلام ابن تيمية (١) فقد نقل عنه في مواضع كثيرة من كتابه (فهم القرآن) منها قوله: «وقال الحارث بن أسد المحاسبي في كتاب (فهم القرآن) لمَّا تكلم على ما يدخل في النسخ وما لا يدخل فيه النسخ، وما يظن أنه متعارض من الآيات»(٢).

وفي موضع آخر قال: «وابن كُلَّاب أحدث ما أحدثه لما اضطره إلى ذلك من دخول أصل كلام الجهمية في قلبه، وقد بيَّن فساد قولهم بنفي علو الله ونفي صفاته، وصنف كتبًا كثيرة في أصل التوحيد والصفات، وبَيَّنَ أدلة كثيرة عقلية على فساد قول الجهمية، وبَيَّنَ فيها أن علو الله على خلقه، ومباينته لهم، من المعلوم بالفطرة والأدلة

<sup>(</sup>١) درء تعارض العقل والنقل لابن تيمية ٢/ ٤٥.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق.

العقلية القياسية، كما دل على ذلك الكتاب والسُّنَّة، وكذلك ذكرها الحارث المحاسبي في كتاب (فهم القرآن) وغيره (١٠).

وقال في موضع آخر: (وقد حكى القولين عن أهل السُّنَّة ـ في الإرادة والسمع والبصر ـ أبو عبد الله الحارث بن أسد المحاسبي في كتاب (فهم القرآن)(۲۰).

وفي الحموية قال: ﴿وقال الإمام أبو عبد الله الحارث بن إسماعيل ( $^{(r)}$ ) بن أسد المحاسبي في كتابه المسمى: (فَهُم القرآن) قال في كلامه على الناسخ والمنسوخ وأن النسخ لا يجوز في الأخبار، قال: لا يحل لأحد أن يعتقد أن مدح الله وأسمائه وصفاته يجوز أن ينسخ منها شيء... $^{(3)}$  إلى آخر النقل الطويل عنه من كتاب (فهم القرآن).

قال الذهبي: "وبَبَّن \_ يعني ابن كُلَّاب \_ أن علوَّ الله تعالى على عرشه ومباينته لخلقه معلومٌ بالفطرة والأدلة العقلية، كما دل على ذلك الكتاب والسُّنَّة. وكذلك ذكرها الحارث المحاسبي في كتاب (فهم القرآن)(٥٠).

وفي السَّير قال الذهبي أيضًا: «وصنف في التوحيد، وإثبات الصفات، وأن علو الباري على خلقه معلوم بالفطرة والعقل على وفق النص، وكذلك قال المحاسبي في كتاب (فهم القرآن))(٢٠.

<sup>(</sup>١) شرح حديث النزول لابن تيمية ١٧٢١.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى لابن تيمية ٦/ ١٨١.

<sup>(</sup>٣) هكذا في الحموية وهو خطأ، وصوابه: الحارث بن أسد المحاسبي.

<sup>(</sup>٤) الفتوى الحموية الكبرى لابن تيمية ص٣٨٥.

<sup>(</sup>٥) تاريخ الإسلام للذهبي ٥/ ٩٨١؛ وسير أعلام النبلاء ١١/ ١٧٥.

<sup>(</sup>٦) سير أعلام النبلاء للذهبي ١١/ ١٧٥.



## القيمةُ العلميةُ للكتابِ، والمآخِذُ عليه

#### • القيمة العلمية للكتاب:

كتاب (فهم القرآن ومعانيه) من الكتب الأصيلة التي تعتبر مصدرًا متقدِّمًا ومُهمًّا للمتخصّصين في القرآن وعلومه؛ وقد عدَّه بعض الباحثين من أول ما دُوِّن في علوم القرآن، حيث إنه شمل جملة من علوم القرآن(١).

وقد شمل الكتاب الكلام على فضائل القرآن الكريم، والسبيل إلى فهمه وتدبره، وبيان المكي والمدني منه، وأهمية معرفته، وبيان الناسخ والمنسوخ، والمحكم والمتشابه، وزوائد الكلم، وأساليب الخطاب، إلى غير ذلك من الأبواب.

كما يمتلئ الكتاب بالمباحث العقدية والكلامية التي يناقش فيها المحاسبي المعتزلة والروافض والجهمية، بل وحتى أهل السُّنَّة ممن يخالفهم في بعض المسائل ويرد عليهم (٢).

فقد ناقش الكِتابُ الجهميةَ في مسائل؛ منها: الزعم بأن الله في كل مكان بنفسه (۲۲)، وحجَّهم بالدليل العقلي والنقلي.

كما ردَّ على المعتزلة في مسألة خلق القرآن وإثبات الصفات لله

<sup>(</sup>١) المحرر في علوم القرآن لمساعد الطيار ص٤٣.

 <sup>(</sup>۲) انظر رده على المعتزلة في ص١٤٥، وكلامه عن مرتكب الكبيرة ص١٤٨ وما بعلها.

<sup>(</sup>٣) انظر: ص١٢٨ وما بعدها.

جلَّ وتقدس، لكن إثبات الصفات عنده ليس على طريقة أهل السُّنَّة والجماعة بل على طريقة ابن كُلَّاب كما سيأتي بيانه.

**ورد على الرافضة** في مسائل النسخ في القرآن الكريم واعتقادهم أن الله ينسخ أخباره<sup>(۱)</sup>.

وأما من ناحية التصوف فلا تخلو مؤلفات المحاسبي بشكل عام من التأصيل للتصوف المتصل بعلم الكلام كما أسلفت $^{(Y)}$ ، ونَفَسُه ظاهر في الكتاب من حيث التأصيل لتقوية الصلة بالله وما يساعد عليها وما يقطع عنها.

#### • المآخذ على الكتاب:

أبرز المآخذ على المحاسبي في كتابه (فهم القرآن ومعانيه) خوضُه في علم الكلام؛ ممَّا أدى لوقوعه في مخالفات لعقيدة أهل السُّنَة والجماعة في مسائل، أوضحها في العناوين التالية:

#### o كلامه في الإيمان:

المحاسبي \_ كما أسلفنا \_ على طريقة الكُلَّابية في الإيمان، وهو أنهم يرون أن الإيمان هو الإقرار بالقلب فقط، وقد أشار المحاسبي إلى هذا المعنى في قوله: ﴿وقال ﴿ وَالَّذِينَ مَامَثُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِمِهِ أَوْلَهُكَ هُمُ الوَّهِدَيْقُ كَامَثُوا مِاللَّهِ وَدُسُلِمِهِ أَوْلَهُكَ هُمُ الوّمِدَيْقُ كَاللَّهُ مَا الْحَدَيد: ١٩] فكل من أقَّ فقد آمن (٢٠).

ولا شك أن القول بأن الإيمان هو المجرَّد هو عين قول المرجئة، أما أهل السُّنَّة والجماعة فيرون أن الإيمان يثبت لصاحبه

<sup>(</sup>١) انظر: ص١٣٤ من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>۲) انظر: ص۲۹ من هذا الكتاب.(۳) انظر: ص۱۵۵ من هذا الكتاب.

بمكوناته الثلاثة؛ وهي: القول والعمل والاعتقاد، وأن الإقرار وحده لا يكفي لوصف المُقِرِّ بالإيمان، بل لا بد من قول اللسان واعتقاد الجَنان وعمل الجوارح، وعلى هذا أجمع أثمة أهل السُّنَّة والجماعة.

قال عبد الرحمٰن بن أبي حاتم كلله: «سألت أبي وأبا زرعة عن مذاهب أهل السُنَّة في أصول الدين، وما أدركا عليه العلماء في جميع الأمصار، وما يعتقدان من ذلك؟ فقالا: أدركنا العلماء في جميع الأمصار - حجازًا وعراقًا وشامًا ويمنًا - فكان من مذهبهم: الإيمان قول وعمل يزيد وينقص)(١).

وقال الإمام البخاري كَالله: القيت أكثر من ألف رجل من أهل العلم؛ أهل الحجاز ومكة والمدينة والكوفة والبصرة وواسط وبغداد والشام ومصر، لقيتهم كرَّات قرنًا بعد قرن، ثم قرنًا بعد قرن، أدركتهم وهم متوافرون أكثر من ست وأربعين سنة... فما رأيت واحدًا منهم يختلف في هذه الأشياء:

أن الدين قول وعمل؛ وذلك لقول الله: ﴿وَمَاۤ أَرُمُوۤا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللهَ عَلِيهِ لَهُ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

#### كلامه في تأويل الأسماء والصفات:

مع إقرار المحاسبي كللله بإثبات صفات الله سبحانه على وجه الإجمال، ومع مخالفته للمعتزلة والجهمية في نفيهم وتعطيلهم

<sup>(</sup>١) شرح أصول اعتقاد أهل السُّنَّة والجماعة للالكائي ١٩٧/١.

<sup>(</sup>٢) شرح أصول الاعتقاد للالكائي ١٩٣/١.

لصفات الله جل وتقدس؛ إلا أنه لم يسلك مسلك أهل السُّنَة في الإثبات، بل سار على طريقة عبد الله بن كُلَّاب في إثبات بعض الصفات وتأويل البعض الآخر.

ومن كلامه في هذا الباب قوله: «لأن قائله دائم لا يفنى ولا يتغير ولا ينقص ولا يحدث به الحوادث»<sup>(۱)</sup>.

ومَرَدُّ كلامه في هذا الباب هو إنكاره للصفات الاختيارية لاعتقاده بنفي الحوادث عن الخالق جلَّ وتقدس.

ومصطلح «حدوث الحوادث» بالرب سبحانه من المصطلحات التي يكثر ذكرها في كتب المتكلمين قديمًا وحديثًا، مع أن لفظ الحدوث لفظ مجمل يحتمل معنى صحيحًا وآخر باطلًا:

فالمعنى الصحيح هو: نفي أن يكون الخالق جل وتعالى أو صفاته العليَّة قد حدثت وأوجدت مثل سائر المحدثات المخلوقة، بل إنه جل وتقدس أول بلا ابتداء، وآخر بلا انتهاء، وقد سمَّى نفسه فقال: ﴿هُو اللَّوْلُ وَاللَّهِرُ وَاللَّهُرُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْهُ وَاللَّهُ وَالَ

والمعنى الباطل هو: المتعلق بأفعال الرب سبحانه؛ وهو: نفي الصفات التي تقوم على الإرادة والاختيار؛ فينفون عن الرب جل وتقدس أن يتكلم بما شاء متى شاء، وهكذا النزول والاستواء والإتيان والضحك والرضا والغضب والسمع والبصر، وغيرها من صفات الحق سبحانه التي ثبتت بالكتاب والسُنَّة، وحجتهم أن كل متغير حادث والله مُنَرَّةٌ عن الحوادث(٢).

 <sup>(</sup>۱) وقد تكرر نفيه للحوادث في مواضع من كتابه: انظر: الصفحات: ٩٩، ١٢٣،
 ١٣٦، ٧٢، ٧٠.

<sup>(</sup>۲) ينظر: الرسالة الأكملية فيما يجب لله من صفات الكمال لابن تيمية ص٤٤٠ الصفدية لابن تيمية ٢٩٥/١.

والحارث المحاسبي كلله يقصد هذا المعنى الباطل الذي سار عليه المتكلمون، وهو ظاهر من مذهبه كلله، ومما يؤكد أنه يقصد هذا المعنى الباطل قوله: ﴿وَكَذَلَكُ قُولُه كُلُّتُ: ﴿إِنَّا مَمَكُمُ مُسْتَعِعُنَ﴾ [الشعراء: ١٥] ليس معناه إحداث سمع ولا تكلف لسمع ما يكون من المتكلم في وقت كلامه.

وإنما معنى ﴿إِنَّا مَعَكُمْ مُسْتَعِعُونَ﴾ ﴿وَسَيْرَى اللَّهُ عَمَلَكُمْ ﴾ [النوبة: ١٤]؛ أي: المسموع والمُبْصَر لن يخفى على سمعي ولا على بصري، أن أدركه سممًا وبصرًا لا بالحوادث في الله جل وعز وتعالى عن ذلك.

وكذلك قوله: ﴿ أَعْمَلُواْ فَسَرَى اللَّهُ مَمَكُمُ وَرَسُولُمُهُ [السوبة: ١٠٥] لا يستحدث بصرًا ولا لحظًا محدثًا في ذاته تعالى عن ذلك.

فهو ههنا يثبت السمع لله جل وتعالى، وينفي الإرادة، كما ينفي تجدد الحدوث مرة بعد مرة، ويسوق قول أهل السُّنَّة على أنه القول الثاني في المسألة وليس لهم فيها في الحقيقة إلا قولٌ واحدٌ يخالف قول ابن كلاب الذي رجحه.

يقول المحاسبي كلله: «وقد ذهب قوم أن لله جل وعز استماعًا حادثًا في ذاته، فذهب إلى ما يُعقَلُ من الخَلق أنه يَحدُث فيهم علمٌ لسمع ما يكونُ من قولٍ عند سمعه للقول؛ لأن المخلوق إذا سمع الشيء حدث له عنه فهم عما أدركته أذنه من الصوت، وكذلك ذهب إلى أن رؤية تحدث له (1).

قال أبو عبد الله: وهذا خطأ، وإنما معنى ﴿وَسَيْرَى﴾، ﴿إِنَّا مَمَّكُمْ شُسْيَعُونَ﴾ أن المسموع والمبصر لم يَخْفَ على عيني ولا على سمعي

<sup>(</sup>١) هذا اللازم الذي ذكره هنا من أن الاستماع ينتج عنه تعقل يحدث عن الاستماع؛ مبني على اعتقاد التشبيه الذي فر منه إلى التعطيل، وإنما كان يكفيه أن يثبت بلا تكييف ولا تشبيه ولا تمثيل وهي طريقة الأثمة من أهل الشُنَّة رحمهم الله.

أن أدركه سمعًا وبصرًا، لا بالحوادث في الله جل وعز، ومن ذهب إلى أنه يحدث له استماع مع حدوث المسموع، وإبصار مع حدوث المبصر، فقد ادعى على الله على الم يقل، وإنما على العباد التسليم كما قال»(١).

وهو يؤكد ههنا المعنى الباطل الذي يعتقده حيث يثبتها جامدة أزلية لا تحدث ولا تتجدَّد!

وقد أجمع أهل السُّنَّة والجماعة على إثبات ما أثبته الله من الصفات دون تعطيل أو تكييف أو تشبيه أو تمثيل، مع نفي مشابهة المخلوقين كما قال عن نفسه العلية: ﴿لَيْسَ كَيشْلِهِ شَيَّ وَهُوَ ٱلسَّييعُ ٱلْصَادِي: ١١].

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: «فصلٌ في الصفات الاختيارية: وهي الأمور التي يتصف بها الرب على فتقوم بذاته بمشيئته وقدرته؛ مثل كلامه وسمعه وبصره وإرادته ومحبته ورضاه ورحمته وغضبه وسخطه؛ ومثل خلقه وإحسانه وعدله؛ ومثل استوائه ومجيئه وإتيانه ونزوله ونحو ذلك من الصفات التي نطق بها الكتاب العزيز والسُّنَة».

 فالجهمية ومن وافقهم من المعتزلة وغيرهم يقولون: لا يقوم بذاته شيء من هذه الصفات ولا غيرها.

 والكلابية ومن وافقهم من السالمية وغيرهم يقولون: تقوم به صفات بغير مشيئته وقدرته؛ فأما ما يكون بمشيئته وقدرته: فلا يكون إلا مخلوقًا منفصلًا عنه، لا يقوم بذات الرب.

وأما السلف وأثمة السُّنَّة والحديث فيقولون: إنه متَّصفٌ
 بذلك؛ كما نطق به الكتاب والسُّنَّة (٢).

<sup>(</sup>١) انظر: ص١٢٦ من الكتاب.

<sup>(</sup>٢) جامع المسائل لابن تيمية ٣/٢.



جمع الحارث المحاسبي في كتابه بين المنهج الأثري في الاعتماد على الروايات والمنهج العقلي الكلامي في الرد على المخالفين ومناقشة آرائهم والانتصار للمسائل التي يختارها.

# ويمكن توضيح منهجه في الكتاب من خلال النقاط التالية:

۱ ـ بدأ المحاسبي كتابه بمقدمة عن القرآن ومنزلته وفضائله، وتناول فيها وجوب تدبره وتفهمه، وسبل ذلك، وحدد موانع الفهم له، وحنَّر من عواقب مجافاته.

٢ - اعتمد في استدلاله على الكتاب والسُّنَة وآثار السلف والاستلال العقلي، انظر مثلاً كلامه على القائلين بأن الله في كل مكان بذاته (۱) فقد ذكر أدلتهم ثم نقضها بصريح القرآن وصحيح العقل، وفند استدلالهم وفسر الآيات التي وقع لهم لبس فيها، وهكذا في ردِّه على الروافض (۱) والمعتزلة (۱) يناقش الجميع بالدليل والحجة النقلية والعقلية.

عند استدلاله بالقرآن الكريم كان يفسر الآيات التي يستدل
 بها لا بفهمه فحسب، بل يحشد غالبًا الروايات التي تعضد تفسيره،

(٣) انظر: ص١٤٠ من أول قوله: «ولقد جاء معنا قوم...».

<sup>(</sup>١) انظر: ص١٢٨ من أول قوله: «وقد ادَّعي بعض أهل الضلال...».

<sup>(</sup>٢) انظر: ص١٣٤ من أول قوله: «قال بعض الروافض...».

فمن ذلك عند قوله تعالى: ﴿لَا يَأْلِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِيدٌ مَرَبِلٌ مِنْ حَرَيْقٍ مَرَا الله منعه من الخلائق أَن حَرَيْقٍ حَرَيْهِ وَلَا مِنْ الخلائق أَن ينتقصوا منه أو يزيدوا فيه، أو يحرِّفوه كما حُرِّفت الكتب من قبله. حدثنا سنيد قال: حدثنا سفيان عن معمر عن قتادة في قوله: ﴿إِنَّ اللَّيْنَ اللَّيْفِ اللَّهِ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

٤ ـ عند استدلاله بالحديث فإنه يسند الحديث غالبًا عمن رواه
 عنه من مشيخته إلا في مواضع يسيرة جدًّا يذكر الأثر بلا إسناد.

 اعتمد على الاستدلال بالنصوص وعلى النقاش العقلي مع المتكلمين، وألزمهم اللوازم الباطلة لكلامهم.

 ٦ ـ يستطرد كثيرًا في الرد على المعتزلة؛ مما يوضح موقفه الشديد منهم، وحشده الأدلة العقلية والنقلية في رد آرائهم.

 ٧ ـ واضح أثر المتكلمين عليه حيث ناله أيضًا شيء من مجانبة الصواب في مسائل عدة.

٨ ـ تناول المحاسبي جملة من أبواب علوم القرآن، لكنْ تفاوَتَ تناوُلُه لها لاختلاف مقصده منها؛ فقد كان يقصد المباحث التي تؤثر في فهم القرآن الكريم، فقدَّمها وفصَّلها، لا سيما باب الناسخ والمنسوخ.

 <sup>(</sup>١) انظر: ص٩٧، وانظر أيضًا أمثلة ذلك تفسيره في ﴿وَمَن يُؤْتَ ٱلْحِكْمَة﴾ [البقرة:
 ٢٦٩] ص٩٨، وتفسيره للمثاني ص٨٣.

٩ - اعتمد كثيرًا على مؤلفات من سبقه كأبي عبيد القاسم بن سلام في كتابيه (الناسخ والمنسوخ) و(فضائل القرآن) وأبي عبيدة مَعْمَر بن المثنى في (مجاز القرآن)، وابن أبي شيبة في (مصنفه).



ذكرت في المقدمة أنه سبق أن حقق كتاب (فهم القرآن) وطبع مع كتاب (العقل) في دار الفكر العربي ببيروت عام ١٣٩١هـ ١٩٧١م بتحقيق الأستاذ حسين القوتلي، غير أن الكتاب قد خرج مشوّهًا بدرجة كبيرة من حيث سلامة النص، وربما كان السبب في القراءة الخاطئة للنص رداءة التصوير أو الطمس في النسخة المصورة، وأهم الملاحظات التي بدت لي ما يلي:

# أولًا: الملاحظات على التحقيق:

#### ١ \_ السقط:

وهو كثير جدًّا، وأبرزه صفحة كاملة، وأحيانًا يكون سطرًا أو اثنين، أما سقط الكلمات فكثير جدًّا، وسأبين أمثلة عليه؛ لأن وضع الجميع شاقً جدًّا، وسأضع خطًّا تحت السقط:

- ﴿لِقَوْمِ يَنْفَكُّرُونَ﴾ [بونس: ٢٤] و﴿لِقَوْمِ يَذَّكَّرُونَ﴾ [النحل: ١٣].
  - ـ ويحيي به قلوبهم<sup>(۱)</sup>.
  - ـ ومن ابتغى الهدى في غيره ضل<sup>(۲)</sup>.
  - ـ لأن قائله دائم لا يفنى ولا يتغير<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>۱) ص٥٥.

<sup>(</sup>۲) صَ۸۹.

<sup>(</sup>۳) ص۹۸.

- ـ وليس فيه منفعة دين ولا دنيا<sup>(١)</sup>.
- لا يحل لأحد أن يعتقد أن مدح الله جل ثناؤه ولا صفاته ولا أسماؤه يجوز أن ينسخ جل وعز منها شيئًا؛ لأن الله جل وعز وصف نفسه بصفاته الكاملة<sup>(۲)</sup>.
- ويخبر أن شيئًا قد كان ثم يخبر أنه لم يكن، أو يخبر أن شيئًا سيكون ثم يخبر أنه لا يكون، فيكذب نفسه فيما أخبر (٣).
- ﴿ وَمَاكَ إِنَّالِ فِرْعَوْنَ سُوَءٌ أَلْمُنَابِ ﴾ [غافر: ١٥] الآية ولم يقل بفرعون. وهذا الكذب على الله لأن الله جل وعز يقول: ﴿ فَأَعْنَهُ اللهُ لَكُلُ الْآَثِرَةِ وَالْأَلْحُهُ أَنَّهُ اللهُ عَلَى اللهُولِ اللهُ عَلَى ا
- ولا إني أقرب فيكم من حبل الوريد، وظاهر التلاوة أنه ليس في حبل الوريد؛ لأنه لو كان في حبل الوريد، صار حبل الوريد أقرب إلينا (٥٠).
- ثم رجع فأخبر أنهم إنما استغفروا للتائبين ونسخ خبره في الناس كلهم، ولا أنهم استغفروا للكافرين ثم رجعوا فاستغفروا للتائبين دون غيرهم (١٠).
- و وكلاهما مراد له، والذبح لابنه مأمور به والذبح للكبش بدلًا من ذبحه ابنه مأمور به فجعل أحدهما بدلًا من الآخر وكلاهما مراد له لم يزل في وقتين مختلفين $(^{\circ})$ .

<sup>(</sup>۱) ص۱۰۰.

<sup>(</sup>۲) ص۱۱۷.

<sup>(</sup>۳) ص۱۱۷. (۳) ص۱۱۷

<sup>(</sup>٤) ص١٢٠.

<sup>(</sup>۵) ص۱۳۲. (۵) ص۱۳۲.

<sup>(</sup>٦) ص ١٣٦.

<sup>(</sup>۷) ص۱۳۸.

- ويعمل الآخر بدلًا منه؛ يأمره بهما جميعًا، فإن أخر الأمر الثاني أخره أن يعمله غلامه، وهو يريد أن يأمره إذا جاء رأس الشهر بتركه، ويأمره بغيره بدلًا من الأول من غير بدء منه ولا كذب ولا جهل(').

- ومن قوله: ﴿وَلَا تَجَهُرُ بِصَلَائِكَ وَلَا ثَنَافِتْ بِهَا﴾ [الإسراء: ١١٠] حدثنا شريح قال حدثنا هشيم، عن ابن أبي ليلي، عن عطاء<sup>(٢)</sup>.

عل نسخت إحداهما الأخرى فبدلت بعض حكمها أم لم تنسخ إحداهما وحكمهما جميعًا ثابتان؟ (٣).

من بداية قوله: فتم الكلام بمعنى إفراد عيسى ﷺ بالرسالة. . إلى نهاية الكتاب<sup>(1)</sup> ساقط من النسخة المطبوعة، ومقداره نصف لوح من المخطوط ما يزيد على ٢٠٠ كلمة.

#### ٢ \_ العبارات المقحمة:

وهي عبارات أدخلها المحقق في النص للتوضيح أحيانًا أو لوضع عنوان، وقد نبَّه في أول الكتاب أنه يضع الترويسات ـ العناوين الجانبية ـ من عنده لأجل التبسيط بتبويب الكتاب (٥٠)، لكنه لم يفرق بين العناوين التي أضافها من عنده والعناوين الخاصة بالمحاسبي وهي الأكثر، كما أنه يضع العبارات المقحمة بين قوسين أحيانًا وأحيانًا لا، والعجيب أنه يضع أحيانًا كلمات للمحاسبي بين قوسين بلا سبب ظاهر! ومن أمثلة ذلك:

<sup>(</sup>۱) ص۱٤٠.

<sup>(</sup>۲) ص۱۹۱.

<sup>(</sup>٣) ص١٩٤.

<sup>(</sup>٤) ص٢٦٢.

<sup>(</sup>٥) فهم القرآن للمحاسبي تحقيق قوتلي ص٢٦٣.

- خلق (الخلق). وهي من قول المحاسبي<sup>(۱)</sup>.
- ـ ويخاطبهم (دون رسله؟). والعبارة من قول المحاسبي<sup>(٢)</sup>.
- سمعت سعد بن عبيدة يقول: إن أبا عبد الرحمٰن السلمى (حدثه) عن عثمان. والصواب: سمعت سعد بن عبيدة عن أبي عبد الرحمٰن السلمي عن عثمان (٣).
- ولا يرضى منهم باستماعهم (مواعظه) دون فهمها. وهي كلمة مقحمة (٤)
- ـ وقالوا: نحن نرد إلى قوله بقوله: ﴿ ثَلَاثَةً قُرُومً ﴾ [البقرة: ٢٢٨]. وهي كلمة مقحمة<sup>(ه)</sup>.
- فضلًا عن العناوين التي أضافها للكتاب، ولم يوضح ذلك<sup>(١)</sup>.

# ٣ \_ القراءة الخاطئة:

# وهذه كثيرة للغاية، وهاك بعضها:

- عن يزيد «الر تلك» قال، والصواب عن يزيد الرشك قال: (٧).
  - وعلم أنك تسهو عن حديثه، والصواب: لهوتَ<sup>(٨)</sup>.
    - إلا بتكرار التلاق، والصواب: التلاوة (٩٠).

<sup>(</sup>۱) ص٦٣.

<sup>(</sup>٢) ص٦٤.

<sup>(</sup>٣) ص٩١.

<sup>(</sup>٤) ص١٠١.

<sup>(</sup>٥) ص ١٩١.

<sup>(</sup>٦) انظر: فهم القرآن تحقيق قوتلي، الصفحات: ٣٠٢/٢٩٠، ٣٢٥، ٣٥٦.

<sup>.91,</sup> p (V)

<sup>(</sup>٨) ص ١٠٠٠.

<sup>(</sup>۹) ص ۱۰۲،۰

- لو عقل عن الله ركال فهم آية واحدة كما كفته أيام الحياة، والصواب: لكفته (١).

- أعرابي لم يبتن في الإسلام، والصواب: يسِنّ<sup>(۲)</sup>.
- ـ وقد ضمن من لا يخفى ضمانه، والصواب: لا يخفر<sup>(٣)</sup>.
- أو قرب جواره أو تفهمًا لسؤالنا، أو أمل مكافأته أوجبت محمدته. والصواب: تذمما.. أو حبٌّ محمدته (٤).
  - ولزوم البراءة، والصواب: البداء (٥).
- ـ وتمنع عقلك من كل فكر وذكر يقوي طلب فهم كلام مولاك. والصواب: سوى<sup>(٦)</sup>.
  - ولم يتعزّ ببنيان الصرح، والصواب: يتعنّ (۱).
    - ـ ولا أحد أقرب لنا، والصواب: أنصح<sup>(^)</sup>.

# ثانياً: الملاحظات على الدراسة:

من خلال قراءتي للدراسة التي قدَّمها د. حسين قوتلي في مقدمة الكتاب والتهميش الذي وضعه عليه، بدت لي الملاحظات الآتية:

<sup>(</sup>۱) ص۱۰۳.

<sup>(</sup>۲) ص۱۰۳،

<sup>(</sup>٣) ص١٠٤.

<sup>(</sup>٤) ص١٠٥.

<sup>(</sup>٥) ص١١٨.

<sup>(</sup>٦) ص١٠٧.

<sup>(</sup>۷) ص۱۳۱.

<sup>(</sup>۸) ص۹۶.

#### ١ ـ تبنى رأي المحاسبي كَثَلَثُهُ والدفاع عنه:

وقد ظهر هذا جليًا من موقفه من عقيدة أهل السُّنَة والجماعة في تجدد الإرادات ولمزه لهم بالحشوية على طريقة المناوئين لعقيدة السلف من المتأخرين، وذلك في أكثر من موضع (۱)، على أن المحاسبي كلَّلة كان واضحًا في تصنيفه للمخالفين له، فالرافضة يسميهم بلقب الروافض، والمعتزلة كذلك بالمعتزلة، ويقول عنهم أحيانًا: أهل الضلال، وأهل البدع، لكنه لما ذكر من يخالفهم من أهل السُّنَة يقول: وقد قال بعضهم، وقال مرة: وقال بعض من يتَّعى السُّنَة.

# ٢ ـ أخطاء في تعيين الراوي:

في المتن: "معمر بن يحيى المختار" وفي الحاشية: ربما كان معمر بن يحيى بن سام<sup>(۲)</sup>، وهو خطأ مزدوج في الراويين، فالأول هو معمر بن راشد، والثانى هو: يحيى بن المختار الصنعانى.

في المتن: عن بشر عن القثم مولى خالد بن يزيد بن معاوية
 قال: أخبرني أبو أمامة الحمصي..، والصواب: القاسم (٢٠).

- في حاشيته: رقم ٣ بشر هو: ابن عبد الله السلمي. والصواب: بشر هو: ابن نمير القشيري<sup>(٤)</sup>.

في الحاشية رقم ٤: لا يعرف؛ يعني: القثم. والصواب هو:
 القاسم مولى خالد بن يزيد بن معاوية<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>١) فهم القرآن تحقيق قوتلي ص٣٥٦.

<sup>(</sup>٢) فهم القرآن للمحاسبي ص٧٧٥.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ص٢٩٠.

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٥) المرجع السابق.

- في الحاشية رقم ٥: لا يعرف؛ يعني: أبا أمامة الحمصي، وهو أبو أمامة الباهلي الصحابي(١١).

وفي المتن: حدثنا سماك... قال في حاشيته: سماك بن الوليد $^{(\Upsilon)}$ . والصواب هو: سماك بن حرب.

- في المتن: قال: حدثنا سفيان عن يحيى بن سعيد، وقال في حاشيته: هو يحيى بن سعيد الأنصاري...إلخ (٣٠). والصواب: قال حدثنا سفيان بن سعيد وهو الثوري، ولا وجود للراوي الذي ذكره بالسند.

في المتن قال: حدثنا إسماعيل بن سليمان بن داود الهاشمي،
 قال حدثنا ابن جعفر<sup>(2)</sup>.

والصواب: فمن ذلك ما حدثنا سليمان بن داود الهاشمي، قال: حدثنا إسماعيل بن جعفر..

قال في الحاشية رقم ١: Y يعرف، وهو سليمان بن داود الهاشمۍ  ${}^{(o)}$ .



<sup>(</sup>١) المرجع السابق.

 <sup>(</sup>۲) المرجع السابق ص۲۹۱.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ص٣٢٧.

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ص٤٠٤.

<sup>(</sup>٥) المرجع السابق ص٤٠٤.



وفقني الله سبحانه للحصول على نسخة عن مخطوطة «فهم القرآن ومعانيه» من المكتبة السليمية (١٦ ضمن مجموع برقم ٩٥١، ويبدأ كتاب فهم القرآن من اللوح رقم (٨٢) وهو صفحة غلاف، وقد جعلت أرقام صفحات بين معقوفتين.

واعتمدت في بحثي على هذه النسخة الوحيدة، وهي نفسها التي اعتمد عليها د. حسين قوتلي في تحقيقه للكتاب، وقد ذكر في مقدمة تحقيقه عن المستشرق الألماني جوزيف فان إس أنها النسخة الوحيدة.

#### • وصف المخطوطة:

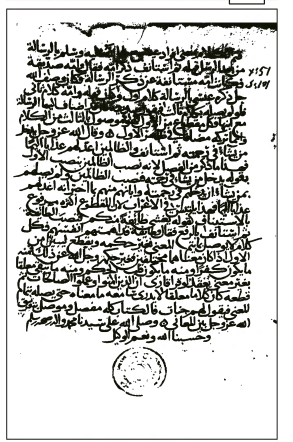
الناسخ: لم يدوَّن على المخطوط اسم الناسخ، ولا تاريخ النسخ، ولم أستطع الوصول لتاريخ تقريبي لكتابته.

وقد كُتِبَ المخطوط بخط نسخ جميل وواضح، وعليه علامات المقابلة، ويوجد كثير من الإضافات التصحيحية على الهوامش، واضح أنها بنفس خط الناسخ.

عدد الألواح: اثنان وخمسون لوحًا، كل لوح فيه صفحتان، تحتوي الصفحة على ثلاثة وعشرين سطرًا، ومتوسط عدد الكلمات في السطر في الصفحة اثنتا عشرة كلمة.

<sup>(</sup>١) المكتبة السليمية هي مكتبة السلطان سليم الثاني وتعرف بالسليمية، تقع بمدينة أدرنة في أقصى غرب تركيا، وكنت وجدتها قد أغلقت منذ مدة، ودلني بعض الأفاضل على المكتبة العامة بالمدينة، وعلمت أنه آلت إليها كثير من محفوظات المكتبة السليمية.

ا بسیاله الحادث التراقع العاشبی البصری دعه الله





البَابُ الثَّانِي التحقيق



# عونك اللَّهم!

الحمدُ لله الذي ما سبقه شيء، فيكونَ مُحدَثًا مخلوقًا، ولا يبقى المقلعة إلى أجل أجل فيكون فانيًا موروثًا، الأول القديم (۱)، الدائم الكريم، فات المقدار وعلا عن توهِّم الأذهان، تاهت الألباب عن تكييفه، وتحيّرت العقول عن إدراكه، تفرد بعلم الغيوب، فعلم ما كان، وما يكون، وما لا يكون لو كان كيف كان يكون.

خَلَقَ الخَلْقَ لغير وحشةٍ في انفراد أزليَّتِه، ولا استعانة بهم على

<sup>(</sup>١) وصف الله كان بالقديم لم يرد في الكتاب والسنّة، وأسماء الله وصفاته توقيفية، وقد يتضمن هذا الإطلاق معنى فاسدًا، قال ابن أبي العز الحنفي كَلَّلَة في شرحه على الطحاوية: قوقد أدخل المتكلمون في أسماء الله تعالى (القديم)، وليس هو من الأسماء الحسنى، فإن (القديم) في لغة العرب التي نزل بها القرآن: هو المتقدم على غيره، فيقال: هذا قديم للعتيق وهذا حديث للجديد، ولم يستعملوا هذا الاسم إلا في المتقدم على غيره، لا فيما لم يسبقه عدم كما قال تعالى: وحين هذا الاسم إلا في المتقدم على غيره، لا فيما لم يسبقه عدم كما قال تعالى: وجود العرجون الثاني، فإنَّ أَوْتُكَ وَيَدِهُ إلا العرب الله وقال تعالى: وَوَلَا تعلى الله الله الله الله عن متقدم في الزمان. لم يَهْ يَشْتُولُ بِدُ شَيَّتُولُونُ مَثَلًا أَوْتُ وَلِيهُ الأسماء الحسنى التي تدل على خصوص ما يمدح به، والتقدم في اللغة معلى لا يختص بالتقدم على الحوادث كلها، فلا يكون من الأسماء الحسنى، وجاء الشرع باسمه (القديم)، والله تعالى له الأسماء الحسنى لا الحسنة، (القديم)، والله تعالى له الاسماء الحسنى لا الحسنة، الله المعناد الحسنى لا الحسنة، المقديم المقيدة الطحاوية لابن أبي العز الحنفي ١٧٧١.

ما يريد من تدبيره؛ لكن أراد أن ينشر رحمته ويَمُنَّ بفضله، ويستخلص من يشاء من بريَّتِه، فابتدأ آثار القدرة (١٦)، وأحكم الصنع، وأتقن التدبير، وابتدأ بالطَّول، وتعبَّد بالمَنّ، فعمَّ به عبادَهُ عَدْلًا، وأوسعهم فضلًا، فله الحمد والثناء شكرًا.

لم يخلق خلقه عبثًا؛ ولا تركهم سدى، ولكن أراد أن يتعرَّف إلى عباده بآياته البيّنة، ودلائله الواضحة، ليُؤدوا واجب حقه، ويجتنبوا مساخطه، لغير حاجة إلى طاعتهم، ولكن ليستحقَّ الثواب من أناب وأجاب، ويستحقَّ العقاب من جحد وارتاب.

فاستخصَّ آدم وذريته، فأخذ منهم الميثاق<sup>(٢)</sup> بما فطرهم عليه من العقول الرضية والألباب والفهم ليلَّبَروا بها شواهد التدبير وأحكام التقدير، فألزمهم بذلك حجته من عقولهم بما شاهدوا من إنشائه، وإتقان صنعه في أنفسهم، وفي جميع خلقه، ثم أكد الحجة عليهم، بإرسال الرسل إليهم، فنبههم على النظر بما شاهدوا من الآيات الظاهرة، والدلائل البينة، ولم يَظْهر لهم سبحانه بنفسه، فيُبدي لهم عظمته ويخاطبهم دون رسله.

ولم تكن الرسل لتعرف صفاته، ولا ما يحبُّ ويكره، فيعلموا غيبه كما علم غيوبهم؛ فيكونوا أربابًا مثله جل وعلا عن ذلك وتعالى،

<sup>(</sup>١) عبارة موهمة من المحاسبي كلَّلْهُ، وقد سبق في المقدمة بيان أن عقيدته في القدرة والمشيئة أنها لا تتجدد وأنها صفات قديمة، وهذا خلاف عقيدة أهل السُّنة والجماعة الذين يثبتون لله صفاته الذاتية والفعلية والاختيارية، وأنه جل وتعالى يفعل ما يشاء وقت ما يشاء لا معقب لحكمه وهو شديد المحال. ينظر تفصيل ذلك في بيان عقيدته ص: ٨٢.

 <sup>(</sup>٢) يشير إلى قول ربنا سيحانه: ﴿ وَإِنْهَ أَخَذُ رَئِّكَ مِنْ مَنِ مَادَمَ مِن ظُهُورِهِرْ وُيَتِئَمْ وَأَشْهَادُمْ
 عَلَى الشِيمِ أَلْسَتُ مِرَكِمْمُ عَالَوا بَنْ شَهِدَنَا أَن تَقُولُوا بَيْمَ الْفِينَدَةِ إِنَّا كُنَا عَنْ هَذَا خَنْهَادِكُ [الأعراف: ١٧٢].

ولم يكونوا ليعرفوا صفاته ولا ما في نفسه مما يحبُّ ويكره، وما يريد أن يكرم به من أطاعه، ولا ما يهين به من عصاه أبدًا.

ثم تكلم بذلك تكليمًا بذاته (١١)، فأكد عليهم الحجة بكلامه، واختار إرسال الأنبياء من عباده، فأرسلهم بكلامه، ووصف لهم صفاته الكاملة، وأسماءه الحسنى، وما يرضى به من المقال والفعال، وما يسخط من الأعمال، وما أعد لمن أطاعه من الثواب الجزيل، والعيش السليم، والنعيم المقيم، وما أعد لأعدائه من أليم العذاب، وشديد العقاب في اليوم الذي يعرض فيه عباده، ويحاسب خلقه بأهواله وزلازله، فأرسل بذلك الأُمنَاء من رسله، فقطع بهم العذر وأزاح بهم العلل، وقال جل من قائل: ﴿لِنَاسِ عَلَى اللهِ حُجَّةٌ بَعَدَ الرُّسُلِ ﴾ [النساء: ١٦٥]، وقال: ﴿ أَنَ نَدِيرٌ فَقَدَ جَآءَكُم بَرْيةٌ وَلَذِيرٌ وَاللهُ عَلَى كُلُ مَنْ فَلَدَ اللهُ عَلَى كُلُ مَنْ فَلَدَ اللهُ عَلَى كُلُ مَنْ فَلَدَ وَاللهِ عَلَى اللهُ عَلَى كُلُ مَنْ فَلَدَ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَا

ثم أخبر عباده أنه وجَّه إليهم النُّذُرَ بكلامه وقوله، فقال: ﴿وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ ٱللَّهِ قِيلًا﴾ [الــنـــاء: ١٢٢]، وقــال: ﴿لَا مُبَدِّلُ لِكُلِمَــْتِهِــُ﴾ [الكهف: ٢٧].

وأنه خاطبهم به من قِبَل ألبابهم، فقال: ﴿إِنَّا يَنْذَكُّرُ أَوْلُوا ٱلْأَلْبَى﴾ [الرعد: ١٦]، و﴿إِنَّوْرِ يَنْفَكُّرُونَ﴾ [البقرة: ١٦٤]، و﴿إِنَّوْرِ يَنْفَكُّرُونَ﴾ [البقرة: ١٢٤]، و﴿إِنَّوْرِ يَنْفَكُّرُونَ﴾ [الإنما: ٢٢].

#### لأنه جعل العقول معادن الحكمة، ومقتبس الآراء، ومستنبط

 <sup>(</sup>١) هذا الإثبات لكلام الله متفرع عن طريقته في إثبات الصفات الاختيارية، فالكلابية كما سبق تثبت الصفات الأزلية وتنفى تجددها، انظر بيان ذلك ص٤٣.

<sup>(</sup>۲) في المخطوط: «يتذكرون» وهو خطأ.

الفهم، ومعقل العلم، ونور الأبصار، إليها يأوي كل محصول، وبها يُستدلُّ على ما أخبر به من علم الغيوب، فبها يُقَدِّرون الأعمال قبل كونها، ويعرفون عواقبها قبل وجودها، وعنها تصدر الجوارح بالفعال بأمرها، فتسارع إلى طاعتها، أو تزجرها، فتمسك عن مكروهها.

فاستخلص من عباده خالصة من خلقه، فَهِمَتْ عنه قولَه بعقولها، فاتسع لها ما ضاق عن الأبصار؛ فآمنت به، وبما غيبته حجب غيوبه من لدن عرشه إلى منتهى علمه، ثم عارضها هاجس الشك فأبَتْه، وذلك بلطف البصير وما وصفه لها وتفضله عليها.

فكان عندها ما أخبر به عما غاب مما كان ومما هو كائن كرأي العين، فكانت بذلك مصدقة غير مكذبة ولا مرتابة.

ثم استخصَّ من الخالصة الأولى خاصة ثانية، من المقرِّين والمعترفين له بربوبيته المصدِّقين بقوله؛ فعظَّموا قدره فأجلُوه [٨٤] وهابوه، واستحيوا منه وخافوه، وحَلِروا نقمته وبأسه؛ فتطهَّروا من كل دنس، وبذلوا له المجهود من قلوبهم وأبدانهم، ووصفوه بصفاته الكاملة، ونزَّهوه من كل ما لا يليق به، وأفردوه في كل معنى، ولم يساووه بشيء من خلقه؛ فأفردوه بالمخافة والرهبة، والآمال والرغبة، والثقة به، وحسن التوكل عليه، فأعتقوا من خدمة الدنيا أبدانهم، وأفردوا مولاهم بالمعاملة بإخلاص النية له، بطلب مرضاته، واجتناب مساخطه، وأيقنوا بما وعد وتوعّد به، فكان عندهم كرأي العين، فغشعوا لذلك واستكانوا؛ فدأبوا، واجتهدوا؛ فاشتغلوا به، وانقطعوا عن العباد إليه بهمومهم، ولم يكن فيهم فضلٌ لغيره، ولا تزينٌ لسواه، فسلكوا سبيل الرشاد بالبصائر النافذة على منهاج الكتاب والسُّنة، وعلمًا بما أمر به، ونهى عنه، وندب إليه، وحض عليه من مكارم وعلمًا بما أمر به، ونهى عنه، وندب إليه، وحض عليه من مكارم

الأخلاق، وحسن الآداب، فبانوا من عوام المسلمين بالفضل والطهارة، فكانوا أئمة الهدى وأعلام المتقين، ومصابيح العلم، ومَفْزَع كل ملهوف في الدين، وطالب لسبيل النجاة.

فأحلَّ عليهم عظيم رضوانه، وأعدَّ لهم جزيل ثوابه، وأجر أعمالهم، وأعمال المقتدين بهم، وكان لهم كأجور أعمال المتبعين لهم مع أجور أعمالهم.

ولم يُعْطِهِم الله على اليقين به وبما قال، عن رؤية منهم لربهم، ولا معاينة منهم لما وعد وتوعَّد، ولكن عن الفهم بما قال جل وعز في كتابه، بالتذكير والتفكير والتثبيت والتدبير؛ فردَّدوا النظر، وأجالوا الفكر، وكرَّروا الذكر، وتدبروا العواقب، وطلبوا معاني الدلائل، فطالعوا الغيوب، وشاهدوا بقلوبهم الآخرة، فصاروا في الدنيا بأبدانهم، وفي الآخرة بأرواحهم، وأجسامهم فيها كمَوارِ (١١)، وعقولهم معلقة بالملكوت، وذلك بغير ابتداء منهم اجتبوه ولا نالوه، ولكن بتغضل الله جل وعز عليهم، وتعبده إياهم.

فأقامنا الله وإياك مقامهم، وأسلكنا وإياك سبيلهم، حتى يُلحقنا بمنازلهم، ويرافق بيننا وبينهم في جواره.

فإنهم أعقل خلق الله جل وعز عنه، لِمَا فَهِمُوا من كلامه وتدبروا معاني قوله، وبذلك أمَّنهم ورضي عنهم وأثنى عليهم، ورفع به قُدْرهم؛ لأنهم فهموا منه ما أخبرهم عنه بكلامه الذي أنزله في كتابه، إذ يقول جل وعز: ﴿ يَكَاتُمُ النَّاسُ قَدْ جَآءَتُكُمْ مَوْعِظَةٌ يِّن زَيْكُمْ وَشِفَاتٌ لِنا فِي الشَّدُورِ وَهُلَكَ وَرَحَمُةٌ لِلَمُورِينَ ﴾ [يوس: ١٥].

<sup>(</sup>١) جمع عارية.

حسال أهسل القر آن

فلما عقلوا ذلك عن ربهم ابتغوا منه الشفاء والهدى والرحمة، المنسران مع فداووا به قساوة قلوبهم، وغسلوا به رَين(١) ذنوبهم، ووضعوا دواءه على أدواء قلوبهم، ونفوا به سوء النيات من ضمائرهم، وأزالوا به وَحَرِ<sup>(٢)</sup> صدورهم، ونظروا ببصائرهم إلى ما يشبه الشبهات من سوء الدلائل ومكايد الشيطان وزخرف المبطلين، وكشفوا بمنار دلائله ما وَارَتْه الظُّلُمات، وغَطَّتْه الشهوات، من خفيات الغيوب ومعالم الطريق المضروب على المحاجّ الواضحات والبرهان النير؛ فنظروا بنور هداية كلام الرب جل ذكره وواضح دلائله إلى ما خفى عن الغافلين المؤثرين لأهوائهم على استيضاح كتاب ربهم، جل مولانا وتعالى، فهتكوا بنوره حجاب كل ظلمة، وكشفوا بتبيانه غطاء كل ضلالة وبدعة؛ لأنه الدليل الواضح، والصراط المستقيم الذي جعله الله للناس إمامًا، ورضى به بينهم حاكمًا، فأماتوا عنده كل شهوةٍ، وانبعثوا بتأمله إلى كل رغبة، وحنُّوا بتشويقه إلى جوار المولى الكريم، وصبروا لأحكامه في كل عسر ويسر، وتأدبوا بأدبه في كل أقوالهم، وتزينوا بأخلاقه في كل أمورهم، فصاروا للقيام به للمتعبدين أعلامًا، يرجع الحائرون عن الحق إلى سبيلهم، ويتأدَّبون بمكارم أخلاقهم، ويتزينون بزينة هديهم، ويستضيئون بنور هدايتهم، [٨٥] ويدينون بما أُلْزِموا من برهان حجته.

فأرغب إلى الله عَلَى في طلب آثارهم، وسلوك طريقهم، فإن العاقل عن الله ﷺ بدلائل الكتاب مستبصرٌ، وبحبله عن كل هلكةٍ معتصمٌ،

<sup>(</sup>١) الرَّيْنُ: صدأ يعلِو الشيء الجليّ، والمقصود: الطبع على القلب، والغلبة عليه، ومنه قوله تعالى: ﴿ كُلُّا بَلَّ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِم مَّا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾ [المطففين: ١٤] معجم مقاييس اللغة لابن فارس ٢/ ٤٧٠ مادة: (رين)؛ والمفردات للراغب الأصفهاني ص٣٧٣٠.

<sup>(</sup>٢) وحر صدورهم: أي الغِل. معجم مقاييس اللغة لابن فارس ٦/ ٩١.

العاقل عن الله؛ أي: المدرك الأمره، الفاهم لحقيقته، كما قال تعالى: ﴿فَقَدْ بَيُّنَّا لَكُمُ ٱلَّايَنتِ لَمَلَّكُمْ تُعْقِلُونَ ﴾ [الحديد: ١٧].

ولربه بتلاوته في الخلوات مناج؛ لأنه بنجاة نفسه مهتمٌ، ففزع إلى فهم كلام الرب جل وعز، ليُحيى به قلبه، وينجو به من عقابه، في يوم يندم فيه الغافلون، ويخسر فيه المبطلون، فكفى بكتاب الله على عن غيب الآخرة مخبرًا، وببصائره للعوام موضحًا؛ لأن من فهم عن الله على؛ ذاق طعم حلاوته، وخالط فهمَه لذةً مناجاته، إذ عرف من يحاوره، فعقل عن الله على ما به خاطبه، فاتخذه مَعَاذًا، فسكن إلى الله جل وعز، وأنس به من كل وحشة، فلم يُؤثِرُ شيئًا عليه، فكان للمتقين الماضين وأنس به من كل وحشة، فلم يُؤثِرُ شيئًا عليه، فكان للمتقين الماضين قبله في الدنيا خلفًا، وللآخرين المريدين من بعده سلفًا، فتدبر القرآن أيام حياته، فصار لله جل وعز به مستفيدًا؛ لأنه الدليل الهادي للعباد قبل نزول المَحَل (١)، وحادي المشتاقين إلى جوار الكريم، فبه نطق الحكماء، وبه أنس المنفردون إلى إدمان الفكر في معانيه.

لا يضلُّ السالك باتباع دلائله؛ لأنه النور الذي استضاء به نشائل القرآن الموقنون، والغاية التي يتسابق إليها المتسابقون، والمنهج الذي لا يصل السالك إلا باتباع دلائله، ولا يعلم له طريق النجاة إلا مع الاستضاءة بنوره، ولا يصاب الحق إلا في محكم آياته. شفيعٌ في القيامة لمن تقرب إلى الله جل وعز برعايته، وحفظ حدوده، وصبر لله جل وعز على أحكامه (۲). وهو الماحِل (۲) لمن لم يكن في قلبه منه إلا حفظ حروفه، وفي جوارحه منه إلا تلاوته.

 <sup>(</sup>١) ويمكن أن يكون المقصود المَحْل وهو القحط.
 (٧) من الله من المرافق المَحْل (اللهُ آلُهُ عَلَيْهُ مَنَا أَلَّهُ مَنَا أَلَّهُ مَنَا أَلَّهُ أَلَّهُ مَنَا أَلَّهُ أَلَّهُ مَنَا أَلَّهُ أَلَّهُ مَنَا أَلَّهُ أَلَّهُ أَلَّهُ مَنَا أَلَّهُ أَلِيهُ أَلِيهُ إِلَيْ اللهُ عَلَيْكُ أَلِيهُ إِلَيْ أَلِيهُ أَلَّهُ أَلِيهُ أَلِيهُ أَلِيهُ أَلِيهُ أَلِيهُ إِلَيْكُولُ المَلْكُولُ المَلْكُولُ المَلْكُولُ المَلْكُولُ المَلْكُولُ المَلْكُولُ المَلْكُولُ المُعْلَقُ المَلْكُولُ المَلْكُولُ المَلْكُولُ المَلْكُولُ المَلْكُولُ المَلْكُولُ المَلْكُولُ المَلْكُولُ المَلْكُولُ المُعْلَقُ المَلْكُولُ المُعْلَقُ المُعْلَقُ المُعْلَقُ المُعْلَقُ المُعْلِقُ المُعْلَقُ المُعْلِقُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الل

<sup>(</sup>٢) عن جابر على عن النبي على (الله آن شافع مُشقَطً» وَمَاحِلٌ مُصَدَّقٌ» مَن جَعَلُهُ أَمَامَهُ، قَادَهُ إِلَى الجَنَّةِ، وَمَن جَعَلُهُ خَلَفَ ظَهرو سَاقَهُ إِلَى النَّارِ) رواه ابن حبان في صحيحه كتاب العلم، باب ذكر البيان بأن القرآن من جعله إمامه بالعمل قاده إلى الجنة، ومن جعله وراء ظهره بترك العمل ساقه إلى النار ٣٣١/١ رقم الحديث ١٢٤٤ وصححه الألباني في سلسلة الأحاديث الصحيحة، ٣٣١/٥ حديث رقم ٢٠١٩.

<sup>(</sup>٣) يعني: أنه مخاصم ومجادل. قال الخليل بن أحمد: في الحديث: القرآن ماحلٌ =

هو القول الذي فُصِّلت آياته، والفرقان الذي يُميِّز بين الحق والأباطيل بشواهد بيناته، حكمة بالغة منزلة من حكيم الحكماء، وعليم العلماء، أنزله الله تعالى لأدواء القلوب شافيًا، ولمن حرَّم حرامه وأحلَّ حلاله عن النار عادلًا(۱)، ولمن حذر مخاوفه في مَقِيلِ(۱) الجنان نازلًا.

فأهل العلم بكلام ربهم على هم أهل الصفاء من الأدناس، وأهل الخاصة من الله جل وعز الذين أشعروا فهمه قلوبهم، وتدبروا آياته عند تلاوته بألبابهم، فتزودوا لبُعد سفرهم إلى معادهم، وفهموا منه شدة إجهادهم يوم القيامة، ففَزعوا، وذكروا به السؤال من الله على فاستعدوا للجواب عمًّا عملوا، فتابوا إلى الله جل وعز عن كل ذنب، وتطهروا له من كل دنس، وأخلصوا له النيات في أعمالهم، ليجيبوه عمًّا سلف من ذنوبهم بالتوبة، وعن إرادتهم في طاعته بصدق النية، فاستعدوا بالقرآن للعرض والسؤال، منقادون له بذلَّتهم، وخاشعون (٣)

<sup>=</sup> مصدق: يمحل بصاحبه إذا ضيعه. كتاب العين للخليل بن أحمد باب الحاء واللام والميم ٢٤٣/٣٤؛ غريب الحديث لابن الجوزي باب الميم مع الحاء، ٧/ ٨٠٠

<sup>(</sup>١) العدول عن الشيء: الحيدة والابتعاد عنه، وهو أحد معنّيي مادة «عدل» وهو الاعوجاج. والمعنى الثاني مضاد له وهو الاستواء، يقال في المَرْضِيِّ من الناس: هذا عدل، وللشيء يساوي الشيء: هو عدله. والمشرك يعدل بربه كأنه يسوي به غيره. والعدل: قيمة الشيء كما في قوله: ﴿وَلا يُتَبَلُ مِنْمَا عَدْلُ﴾ [البقرة: ٣٣]؛ غيره. ولعدل: ويما ذلك من المعادلة. والعدل: نقيض الجور. معجم مقاييس اللغة لابن فارس، مادة: (عدل) ٤٤٧/٤.

<sup>(</sup>٢) المقيل: الموضع، وعند العرب: الاستراحة نصف النهار، كما قال تعالى: ﴿أَسْبَتُ الْجَنَّةِ يُوَهَلِهِ خَتِّ مُّسَتَقَرًا وَأَعْسَنُ مَتِيلًا﴾ [المفرقان: ٢٤]، قال الفراء: قال بعض المحدثين: يروى أنه يفرغ من حساب الناس في نصف ذلك اليوم فيقيل أهل الجنة في الجنة وأهل النار في النار، لسان العرب لابن منظور، مادة: (قول) ٢١/ ٢٧٥.

<sup>(</sup>٣) هكذا في المخطوط: والصحيح: منقادين، وخاشعين.

له باستكانتهم؛ لأنهم وقُروه لإجلال المتكلِّم به غير مغيبين عن تلاوته لطلب حقائق معانيه، ولا مستهينين بحُرماته (١٠)؛ فانتعشوا به من كل صرعةٍ، وجبر الله لهم به كل مصيبةٍ.

فما زال ذلك دأب العاقلين عن ربهم هن الأنه ربيع قلوب الموقنين، وراحة الرَّاجين، ومستراح المحزونين، لا ينقص نوره لدوام تلاوته، ولا يدرك غور فهمه (۲۲)، ولا يبلغ له غاية نهاية تاليه أبدًا ؛ لأنه كلام الرب ـ جل ثناؤه ـ الذي تعلَّق المتَّقون بعُروته، والملجأ الذي أوى الراهبون إلى كنف رحمته.

قلتُ: كيف لي بفهم ما قال الله ـ جل وعز ـ في كتابه؛ لعلِّي كيف نفهم أدرك منازلهم أو أُقارِب مقامهم؟

قال: بأن يعظم عندك قدرُ ما تنال بفهمه من النجاة، وما في الإغفال عن فهمه من الهلكة؛ لأن الله جل وعز أنزل في كتابه كلامه مع الروح الأمين إلى محمد المصطفى برسالته، والمنتخب لإنذار عبده ﷺ، فوصف تعالى نفسه بأحسن الصفات ودلَّ خلقه ونبههم فيه لمعرفته؛ بما وضع في سماواته وأرضه من آثار صنعته، ونفاذ قدرته، وذكَرهم فيه أياديه عندهم، وكثرة نعمه، وتعهم، وحسن تقديرهم وإجراء أرزاقهم، ودفاع البلايا عنهم، والآفات المهلكة لهم، وحسن ستره عليهم، وإقالتهم، والعفو عما [٨٦] استوجبوا من تعجيل العقوبات ونزول النقم بهم.

 <sup>(</sup>١) مستهينين: من الإهانة وهي الاستخفاف بالشيء. لسان العرب لابن منظور، مادة:
 (هو ن) ۱۳/ ۸۳۸.

 <sup>(</sup>۲) فور كل شيء: قعره، والمقصود: دقيق المعاني. مقاييس اللغة لابن فارس، مادة: غور، ٤/ ٤٠١؛ لسان العرب لابن منظور، مادة: (غور) ٣٤/٥.

فأمرهم فيه بالمكارم، ونهاهم عن الآثام والمحارم، ووعدهم فيه جزيل الثواب، وضرب لهم فيه الأمثال، وفصَّل لهم فيه المعاني الدالة على سبيل النجاة، وأبان لهم فيه المشكلات، وأوضح لهم فيه الشواهد على علم الغيوب، وجعل فيه حياة قلوبهم، وعزهم وشرفهم، والغني به عن جميع العباد.

ثم أخبرهم أنه أنزل كتابه ليدبروا آياته بعقولهم، ويتذكروا ما قال بألبابهم، وقال: ﴿ كِنَتُ أَرَّلَتُهُ إِلَيْكَ مُبُرَكُ ﴾ [ص: ٢٩]، فسمًّاه بالبركة، ليعلموا بذلك أنه يدلهم على النجاة، وينالون باتباعه الزلفى والكرامة، ثم قال: ﴿ لِلَّبَرِّقُ أَلْكِيبِ ﴾ [ص: ٢٩]، فأخبر أنه أزله للتذكر والتفكر فيه، وخصَّ بالتفكر والتذكر أهل العقول، أولي الألباب.

قال: حدثنا سنيد بن داود قال: حدثنا عبد الله بن المبارك (۱۰) قال: أخبرني معمر (۲۰) عن يحيى بن المختار (۳۰) عن الحسن (۱۰) أنه تسلا هذه الآبية (کِنَبُّ أَرْلَيْهُ إِلَيْكُ مُبْرَكٌ لِيَّبَرُوا اَيْكِيهِ وَلِيَنَكُرُ أَوْلُوا اللَّالِيهِ وَص: ۲۹] فقال: قوما تَدَبُّر آياته إلا اتباعه بعقله، أما والله ما هذا بحفظ حروفه وإضاعة حدوده، حتى إن أحدهم ليقول: إني لأقرأ القرآن، فما أسقط منه حرفًا، وقد والله أسقطه كلَّه، فما يُرَى له القرآن

عبد الله بن المبارك بن واضح الحنظلي التميمي مولاهم، أبو عبد الرحمٰن المروزي، ثقة ثبت، تُوفِي سنة (۱۸۱ه). تقريب التهذيب لابن حجر ص٣٢٠.

 <sup>(</sup>۲) معمر بن راشد كنيته أبو عروة، تُوفِي سنة (۱۵۳هـ). تقريب التهذيب لابن حجر صرا٤٥.

<sup>(</sup>٣) يحيى بن المختار الصنعاني، قال عنه ابن حجر: مستور. تقريب التهذيب لابن حجر ص٩٩٦.

 <sup>(</sup>٤) البصري، الحسن بن يسار أبو سعيد البصري، تُوفِّي بالبصرة سنة (١١٠هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص١٦٠٠.

في خُلُقِ ولا عمل»<sup>(١)</sup>.

ثم أخبرهم أن اتباع ما فيه سلوك الصراط المستقيم، والنور المبين، والعصمة لمن تمسك به من كل هلكة، وشفاء لما في المبين، والعصمة لمن تمسك به من كل هلكة، وشفاء لما في المصدور، قال الرب جل ثناؤه: ﴿ وَ الْحَيْبُ وَيَعْفُوا عَن كَيْبُ لَكُمْ عَنْ الْكَيْبُ وَيَعْفُوا عَن كَيْبُ قَدْ مَنِ اللّهُ مَن الْكَيْبُ وَيَعْفُوا عَن كَيْبُ قَدْ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ اللّهُ مَن اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ الله

حدثنا سنيد (٣)، قال: حدثنا سفيان (٤)، عن معمر (٥)، عن قتادة (٦)

 <sup>(</sup>١) رواه عبد الرزاق في مصنفه عن معمر، عن أيوب، عمن سمع الحسن. إلخ الحديث. كتاب فضائل القرآن، باب تعاهد القرآن ٣٦٣/٣، رقم الحديث ٩٨٤٥.

<sup>(</sup>٢) جامع البيان للطبري ٢١/ ٢٧٩؛ المحرر الوجيز لابن عطية ٤/٧٧٥.

<sup>(</sup>٣) سنيد بن داود، سبقت ترجمته.

 <sup>(</sup>٤) سفيان بن عبينة بن ميمون الهلالي، أبو محمد الكوفي، المكي، محدث ثقة ثبت.
 تقريب التهذيب لابن حجر ص٢٤٥.

<sup>(</sup>٥) هو: معمر بن راشد، سبقت ترجمته.

 <sup>(</sup>٦) قتادة بن دعامة السدوسي البصري، كان ثقة مأمونًا حجة في الحديث، تُوفِّي سنة
 (١٩٧ه). تقريب التهذيب لابن حجر ص٤٥٣.

في قول الله جل وعز: ﴿اللَّهُ زَلَ آَحْسَنَ لُلَكِيثِ كِنْبًا مُتَشَدِهًا﴾ [الزمر: ٢٣]: (في حلاله وحرامه لا يختلف شيء منه، تُشْبِهُ الآيةُ الآيةَ، والحرفُ الحرفُ الحرفُ (١٠).

حدثنا إسماعيل<sup>(٢)</sup>، عن أبي رجاء<sup>(٣)</sup>، عن الحسن<sup>(4)</sup>: ﴿كِتَبَا مُتَشَيِهًا مَثَافِي﴾ قال: ﴿نَتَى الله فيه القضاء، تكون السورة فيها الآية، وفي السورة الأخرى آية مثلها»<sup>(٥)</sup>.

قال أبو رجاء: "وسئل عنها عكرمة (١٦) فقال: ثَنَّى الله فيه القضاء» (١٠).

قال: حدثنا حجاج<sup>(٨)</sup>، عن ابن جريج<sup>(٩)</sup>، عن مجاهد<sup>(١٠)</sup> في قوله: ﴿مُثَنَائِهَ﴾ قال: «القرآن كله مثاني» (١١٠).

<sup>(</sup>١) رواه عبد الرزاق عن معمر، عن قتادة. تفسير عبد الرزاق الصنعاني ٢/ ١٧٢.

<sup>(</sup>۲) إسماعيل بن علية، سبقت ترجمته.

 <sup>(</sup>٣) محمد بن سيف الأزدي الحداني البصري، ثقة. تقريب التهذيب لابن حجر ص٤٨٣.

<sup>(</sup>٤) هو: البصري، سبقت ترجمته.

<sup>(</sup>٥) تفسير الطبري ٢١/ ٢٧٩؛ الدر المنثور للسيوطي ٧/ ٢٢١.

 <sup>(</sup>٦) عكرمة البربري أبو عبد الله المدني مولى ابن عباس، تُوفِّي سنة (١٠٤هـ)، وقيل:
 (١٠٦هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص٩٧٧.

<sup>(</sup>V) الدر المنثور للسيوطي ٧/ ٢٢١.

 <sup>(</sup>A) حجاج بن محمد، سبقت ترجمته.
 (۹) عبد الملك بن عبد العزيز بن جريج الأموي مولاهم، أبو الوليد وأبو خالد

المكي. تقريب التهذيب لابن حجر ص٣٦٣. (١٠) مجاهد بن جبر، أبو الحجاج المكي، مولى عبد الله بن السائب، المفسر

الحافظ، توفى سنة (۱۰۳هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص٥٢٠. (۱۱) هذا اللفظ «القرآن كله مثاني» مروي عن ابن عباس ومجاهد وأبي مالك وطاووس. تفسير الطبري ۱۲/۱۳۷؛ الدر المنتور للسيوطي ۲۲۱/۷

أبو سعيد<sup>(۱)</sup>: «فتثنية القرآن تعود للشيء قد قاله».

قال: حدثنا سفیان  $(1)^{(1)}$ ، عن معمر، عن قتادة  $(1)^{(2)}$ : مثاني قال: «قد ثنَّاه الله تعالی  $(1)^{(2)}$ .

قال: حدثنا وكيع<sup>(٥)</sup>، عن سفيان<sup>(١)</sup>، عن حصين<sup>(٧)</sup>، عن أبي مالك<sup>(٨)</sup> قال: «القرآن كله مثاني)<sup>(٩)</sup>.

قال: حدثنا حجاج، عن ابن جريع قال: ﴿ فَشَهِرُ مِنْهُ جُلُوهُ اللَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ﴾ [الزمر: ٢٣] قال: ﴿إِذَا سمعوا ذَكُر النَّارِ والوعيد؛ اقشعروا ثم تلين جلودهم إذا سمعوا ذكر الجنة (١٠٠٠).

قال: حدثنا أبو سفيان، عن معمر قال: «تلا قتادة: ﴿نَقَشَعِرُ مِنْهُ

(١) لم أعرفه.

(٢) في المخطوط: «سفيان»، وأظنه أبو سفيان؛ لأن المحاسبي لا يروي عن سفيان،
 في حين تعددت روايته عن أبي سفيان عن معمر، وأبو سفيان هو: محمد بن
 حميد الشكرى، سبقت ترجمته في ص١٧.

(٣) معمر بن راشد، سبقت ترجمته.

(٤) تفسير عبد الرزاق الصنعاني ٣/ ١٢٩. (٥) وكيع بن الجراح، سبقت ترجمته.

 (٦) سفيان بن سعيد بن مسروق الثوري، أبو عبد الله الكوفي من ثور، أمير المؤمنين في الحديث، تُوفِّي سنة (١٦١هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص٢٤٤٠.

(٧) في المخطوط: «منصوره بدلاً من حصين وهو تصحيف في اسم من روى عن أبه عن أبي مالك، وروى عنه سفيان حيث أورده الطبري بسنده عن ابن وكيم عن أبيه عن سفيان، عن حصين عن أبي مالك. ورواه الطبري أيضًا عن ابن وكيع عن عمران بن عبينة، عن حصين إلخ...، وحصين هو: حصين بن عبد الرحمٰن السلمي، أبو الهذيل الكوفي إمام ثقة، تُوفِّي سنة (١٣٦ه). تقريب التهذيب لابن حجر ص١٩٠٠.

 (A) غزوان أبو مالك الغفاري، مشهور بكنيته، ثقة. تقريب التهذيب لابن حجر ص٤٤٢.

 (٩) رواه الطبري وذكره السيوطي من رواية ابن مردويه عن ابن عباس، وعبد بن حميد من رواية مجاهد. تفسير الطبري ٧١/١٣٧؛ الدر المنثور للسيوطي ٧/ ٢٢١.

(١٠) الدر المنثور للسيوطي ٧/ ٢٢١.

هذه صفة الذين آمنوا، وكيف حزنهم ورجاؤهم، ووصف الذين أوتوا العلم ـ علم كتابه ـ من قبل أن ينزل القرآن، فقال جل وعز: 

وَلَنَّ النِّينَ أُرُونًا الْوَلْمَ مِن قَبِلِهِ إِنَّا يُسُلِّى عَلَيْمٍ مَجْرُونَ لِلْأَذْقَانِ سُجَّنًا ﴿ وَمُوْلُونَ لَلْأَذْقَانِ سُجَّنًا ﴿ وَمُولُونَ لِللَّذَقَانِ سَجَّنًا ﴿ وَمُولُونَ لِللَّذَقَانِ يَبَكُونَ وَرَيْدُمُ مُ خُشُوعًا ﴾ [الإسراء: ١٠٧ ـ ١٠٩]، [٧٨]، وقال ﴿ فَي خَرُوا سُجَدًا وَكِياكُ وَكِياكُ المريم: ٨٥] يخبر ـ تبارك وتعالى ـ أن وَجَلَ الذين أوتوا العلم من قبلنا ومَخَافَتهم كانت عن فهم آياته في كتابه وتدبر قوله، وقد ضمن قبلنا ومَخَافَتهم كانت عن فهم آياته في كتابه وتدبر قوله، وقد ضمن الجاورة من الضلالة في الدنيا، والسعادة في الآخرة، والنجاة من الشقاء، وقال جل وعز: ﴿ وَنَمَنِ اتَّبَعَ مَلَكُ فَلَا يَعْنِدُ لُولَا يَشِعَلُ وَلَا يَشْفَى ﴾ من الشقاء، وقال جل وعز: ﴿ وَلَمَنِ اتَّبَعَ مَلَكُ فَلَا يَعْنِدُ لُولَا يَشْفِلُ وَلَا يَشْفَلُ وَلا يَشْفَلُ لَا الله الله عَلَى الله الله عَلَى الله الله عَلَى ا

قال: حدثنا أبو النَّضْر<sup>(۱۲)</sup>، قال: حدثنا عيسى بن المسيب البجلي<sup>(1)</sup>، \_ قاضي خالد \_، قال خالد بن عبد الله<sup>(۵)</sup>، عن إبراهيم النخمي<sup>(۱)</sup> قال: (قال ابن عباس: أُجِيرَ صاحبُ القرآن من الضلالة في

<sup>(</sup>١) تفسير عبد الرزاق الصنعاني ٢/ ١٧٢؛ الدر المنثور للسيوطي ٧/ ٢٢١.

<sup>(</sup>٢) تفسير عبد الرزاق الصنعاني ٣/ ١٣٠؛ الدر المنثور للسيوطي ٧/ ٢٢١.

<sup>(</sup>٣) هاشم بن القاسم، سبقت ترجمته.

<sup>(</sup>٤) عيسى بن المسيب البجلي قاضي الكوفة؛ ضعيف. ميزان الاعتدال للذهبي ٣/٣٣٣. (٥) خال بدرو دارات القرارة على الراب الراب على القرارية تراب قرارية المرابع ١٢٦٠ من الرابع الرابع المرابع ١٢٦٠ من الرابع ال

 <sup>(</sup>٥) خالد بن عبد الله القسري البجلي اليماني، مقبول، قتل سنة ١٢٦هـ. تقريب التهذيب لابن حجر ص١٨٩٩.

 <sup>(</sup>٦) إبراهيم بن يزيد بن قيس بن الأسود بن عمرو بن ربيعة بن ذهل النخعي أبو عمران الكوفي الفقيه، تُوفِي سنة (٩٦هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص٩٥.

مُقَدِّمَةُ لِلْوَالِفِ

الدنيا والشقاء يوم الحساب، ثم تلا: ﴿ فَنَنِ آتَبَعَ هُدَاى فَلَا يَضِلُ ﴾ [له: ١٢٣] في الدنيا ﴿ وَلَا يَضِلُ ﴾ [له: ١٣٣] في الدنيا ﴿ وَلَا يَشِفُنِ ﴾ [له: ١٣٣] في الآخرة (١).

وعظّمت العلماء بالله على ما أنزل في كتابه لتعظيمه له؛ إذ سمعوه يقول تبارك وتعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّ قُرُهَانًا سُيِّرَتَ بِهِ ٱلْعِبَالُ أَوْ قُطِّمَتُ بِهِ الْأَرْشُ أَوْ كُلِيمَ بِهِ ٱلْمُوَلِّيُ [الرعد: ٣١].

> وقىال جلَّ وعزَّ: ﴿ وَمَنْ أَنْهَا هَذَا الْقُرْمَانَ عَلَى جَبَلِ لِّرَأَيْتَكُمْ خَشِمًا مُتَصَدِّمًا مِنْ خَشْيَةِ اللَّهِ وَيَلْكَ الْأَمْثَلُ نَضْرِهُمُ الِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَنَفَكُّرُونَ﴾ [الحشر: ٢١].

> > (١) المصنف في الأحاديث والآثار لابن أبي شيبة ٧/١٣٦.

 <sup>(</sup>٢) شببان بن عبد الرحمٰن التميمي مولاهم، النحوي البصري، المؤدب، ثقة، تُوفِّي
 سنة (١٦٦هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص٢٦٩.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري ٢٦/٤٤٩.

 <sup>(</sup>٤) الأولى أن يقال: «أسماؤه أربعة: القرآن، والفرقان، والكتاب، والذكر. وساثر ما يسمى صفات لا أسماء: كوصفه بالعظيم، والكريم، والمتين، والعزيز، والمجيد، وغير ذلك، التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي ١٣/١.

وأخبر - جل وعز - بعظيم قدره، وضرب الجبل مثلًا لقلوب المستمعين له، ليعقلوا فيتدبروا آياته، ويتفكروا في عجائبه، فضرب هذا المثل، فدل أن من لم يفهم عنه ما أنزل في كتابه؛ أن قلبه أقسى من الحجر الأصم، وأن ما فيه تتصدَّع الجبال لو فهمته خشية للمتكلم به؛ يعظم بذلك قدره وقدر ما فيه، ويدلنا أن القلوب تخشع لفهمه، وتخاف الله - جل وعز - لعقلها ما أخبر به، وأخبرنا أن الجبال الرواسي لو أنزل عليها كلامه لتصدعت خاشعة لتعظيمه.

وأخبرنا أنه أحسن من كل حديث ومن كل قصص وقال: ﴿غَنَنُ نَتُشُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ ٱلْفَصِينِ﴾ [بوسف: ٣].

ثم أخبرنا \_ جل وعز \_ أنه قد انتهى في الحكمة، فقال: ﴿ حِكَمَةٌ بَالِنَهُ فَمَا تُعْنِ النُّذُرُ ﴾ [القر: ٥].

وأخبر أنه لا مبدل لكلماته، وأخبر أنه لا يفنى ولا ينفد، فقال جلَّ وعز: ﴿قُلُ لَوْ كَانَ ٱلْبَعْرُ مِدَانًا لِكَلِمَنتِ رَقِى لَنُهِدَ ٱلْبَعُرُّ قِبَلَ أَن نَنَفَدَ كَلِمَثُ رَقِيَهِ [الكهف: ١٠٩].

وسمَّى الله عَلَىٰ نفسه فقال: ﴿ عَلَيُّ حَكِيدٌ ﴾ [الشورى: ٥١]. وسمَّى كالامه فقال: ﴿ وَإِنَّهُ فِي أَدُّ ٱلْكِتَابِ لَدَيْنَا لَمَا فَي حَكِيدُ ﴾ [الزخرف: ٤].

حدثنا سنيد، قال: حدثنا سفيان (۱) عن معمر (۲)، عن قتادة قال: «فيان اسْتَخْفَفْتُم به فيإنه ﴿فِي أَثِرُ ٱلْكِتَابِ لَدَيْنَا لَمَائِنُ حَكِيدُ﴾ (۱) [الزعرف: ٤].

<sup>(</sup>١) هو: سفيان بن عيينة، سبقت ترجمته.

<sup>(</sup>٢) هو: معمر بن راشد، سبقت ترجمته. (٣) معالم التنزيل للبغوي ٧/ ٢٠٢.

وسمَّاه بأحسن الأسماء وأعلاها؛ بما سمَّى به نفسه فقال: ﴿لَكِنَبُّ عَزِيزٌ﴾(١) [نصلت: ٤١](٢).

ثم أخبر أن ما قبله من الكتب مصدق له، وشاهد له، وأنه لا يأتي نضائل القرآن من عنده كتاب أبدًا يبدًل حكمه، ولا ينسخ أمره ونهيه، فقال عز من قائل: ﴿لَا يَأْتِيهِ الْبَائِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِيْتُ تَزِيلٌ مِنْ حَكِيمٍ جَمِيدٍ﴾
[فصلت: ٤٦]، فأخبر أنه منعه من الخلائق أن ينقصوا منه أو يزيدوا فيه، أو يحرِّفوه كما حُرِّفت الكتب من قبله.

حدثنا سنيد، قال: حدثنا سفيان، عن معمر، عن قتادة في قوله: ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ كَفُرُواْ بِاللِّكُرِ لَمَّا جَآءَهُمُّ وَإِنَّهُ لَكِنَتُ عَزِيرٌ ﴿ لَا يَأْلِيهِ الْبَطِلُ مِنْ بَيْدِ وَلَا مِنْ خَلْفِقِهُ [نصلت: ٤١ ـ ٤٢] قال: «الشيطان لا يستطيع أن يبدل منه حقًا، ولا يحق منه باطلًا» (٣٠).

قال: حدثنا حجاج<sup>(1)</sup>، عن ابن جريج<sup>(۱)</sup>، عن مجاهد قال: «الباطل الشيطان»<sup>(۱)</sup>.

قال ابن جريج: ﴿لَا يَأْتِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ قال: «ليس فيما [٨٨] قصصنا على محمد ﷺ فيما كان قبله باطل، ولا من خلفه مما قصصنا عليه مما هو كائن بعده من الدنيا والآخرة).

قال: حدثنا حجاج، عن حمزة الزيات (٨)، عن أبي المختار

<sup>(</sup>١) في المخطوط: (كتاب عزيز).

 <sup>(</sup>۲) سُبق بيان أن أسماء القرآن أربعة، والبقية أوصافه، انظر: ص٧٧.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري ٢١/ ٤٨٠؛ الدر المنثور ٧/ ٣٣٢. (٤) حجاد الدور من برق ترتيب

<sup>(</sup>٤) حجاج المصيصي، سبقت ترجمته.

 <sup>(</sup>٥) عبد الملك بن عبد العزيز بن جريح، سبقت ترجمته.
 (٦) معانى القرآن للنحاس ٢/٢٧٦.

 <sup>(</sup>٧) معاني القرآن للنحاس ١٧٠١.
 (٧) الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ١٥/٣٦٧.

 <sup>(</sup>A) حمزة بن حبيب بن عمارة بن إسماعيل، أبو عمارة الكوفي مولى آل عكرمة بن ربعي التميمي الزيات، تُوفِي سنة (١٥٦هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص١٧٩.

الطائي (١) عن ابن أخي الحارث (٢)، عن الحارث (٣) قال: «دخلت المسجد، فإذا الناس قد وقعوا في الأحاديث، فأتيت عليًا الشاف فقلت: يا أمير المؤمنين، إن الناس قد وقعوا في الأحاديث، قال: وقد فعلوها؟ قلت: نعم.

قال: إني سمعت رسول الله على يقول: (إِنَّهَا سَتَكُونُ فِتنَةً). قلت: وما المخرج يا رسول الله؟ قال: (كِتَابُ الله عَلَىٰ، فِيه نَبُأُ مَا كَانَ مَبْكُم، وَخَبْرُ مَا بَعنَكُم، مُو الفَصْلُ لَيْسَ بِالهَزْلِ، مَنْ تَبَكُم، وَخَبْرُ مَا بَعنكُم، هُوَ الفَصْلُ لَيْسَ بِالهَزْلِ، مَنْ تَرَكَهُ مِنْ جَبّارٍ قَصَمَهُ اللهُ، وَمَنِ ابْتَغَى الهُدَى فِي غَيْرِهِ أَصَلَّهُ اللهُ، هُوَ حَبْلُ اللهِ المَتِينُ، وَهُو المَّرَاطُ المُسْتَقِيمُ. هُو المُرَاطُ المُسْتَقِيمُ. هُو اللّهِ لِللهَّوَاءُ، وَلَا تَشْبَعُ مِنْهُ اللهِ لَا تَرْبِعُ بِهِ الأَهْوَاءُ، وَلَا تَشْتِيسُ فِيهِ الأَلْسُنُ، وَلَا تَشْبَعُ مِنْهُ اللهَالمَاءُ، وَلَا يَخْلَق عَن رَدِّ، وَلَا تَنْقَضِي عَجَائِبُهُ، هُو اللّذِي لَمْ تَلْبَعِ اللّهَ اللهِ اللّهِ الْمَنْ عَلَى اللهُ اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ مُنَاقِعِي اللّهُ مُنْ عَلَى إِلَيْهِ هُدِي لِهِ صَلَقَ، وَمَنْ عَمِلَ بِهِ أَجِرَ، وَمَن حَكَمَ بِهِ عَلَلَ، وَمَنْ دَعَا إِلَيْهِ هُدِي إِلَى مِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ) قال: خذها إليك يا أعور) (٤٠).

قال: وإنما احتاج التالي له إلى الأحاديث عن قول العلماء الحكماء بالحكمة والموعظة الحسنة، حين ضيّع فهم كتابه وطلب

<sup>(</sup>۱) أبو المختار الطائي، قبل اسمه: سعد الكوفي، مجهول. تقريب التهذيب لابن حجر ص٢٧١.

<sup>(</sup>٢) ابن أخي الحارث الأعور، روى عنه أبو المختار الطائي، مجهول. تقريب التهذيب لابن حجر ص٧٠٤.

 <sup>(</sup>٣) الحارث بن عبد الله الأعور الهمداني الخارفي، أبو زهير الكوفي، ضعيف، تُوفِّي
سنة (٦٥هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص١٤٦٠.

<sup>(</sup>٤) قال الترمذي: هذا حديث لا نعرفه إلا من هذا الوجه وإسناده مجهول وفي المحارث مقال. قال الألباني: حديث ضعيف جدًّا. رواه الترمذي في سننه أبواب فضائل القرآن، /١٧٧، رقم الحديث ٢٩٠٦، والألباني في ضعيف الجامع الصغير وزيادته /١٧٣، رقم الحديث ٢٠٨١.

معانيه، ولولا ذلك لكان كأحد العلماء الذين يقولون بالحكمة، ويتعظون بالتقوى؛ لأن فيه معاني التعظيم، وما يُنَالُ به اليقين، ويستدل به على كل خُلُق كريم.

قال: حدثنا خلف بن هشام البزار، قال: حدثنا إسماعيل بن عياش (١) عن حجاج بن مروان الكلاعي (٢)، وعقيل بن مدرك السلمي (٣)، يرفعانه إلى أبي سعيد الخدري، أن رجلًا أتاه فقال: «يا أبا سعيد أوصني، فقال: سألت رسول الله هي من قبلك، فقال: (أُوصِيك بِنفُوى اللهِ هي، فَإِنَّها رَأْسُ كُلِّ شَيء، وَمَلْيُكَ بِالجِهَاد، فَإِنَّهُ رَهْبَانِيَّةُ (٤) الإسْلَامِ، وَمَلَيكَ بِذِحْرِ اللهِ، وَتَلَاوَةِ القُرْآنِ، فَإِنَّهُ رُوحُكَ فِي الشَّمَاء، وَوْكُرُكَ فِي الأَرْضِ، وَمَلَيْكَ بِالصَّمْتِ إِلَّا فِي حَقَّ، فَإِنَّكَ تَغْلِبُ الشَّمَاء)، (٥).

 <sup>(</sup>۱) إسماعيل بن عياش بن سليم العنسي، الحمصي إمام حافظ محدث تُوفِّي (۱۸۲هـ) وقيل (۱۸۱هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص۱۰۹.

 <sup>(</sup>Y) في المخطوط: «عن حجاج عن مروان» وهو خطأ ربما من الناسخ» والمقصود هو: (حجاج بن مروان) الكلاعي يروي عن أبي سعيد الخدري وعنه إسماعيل بن عياش وليس بالمشهور. الإكمال للحسيني ص٨٨.

<sup>(</sup>٣) عقيل بن مدرك السلمي ويقال: الخولاني أبو الأزهر الشامي، روى عن لقمان بن عامر الوصابي والوليد بن عامر وغيرهم وأرسل عن أبي عبد الله الصنابحي. روى عنه صفوان بن عمرو وإسماعيل بن عياش ويقية بن الوليد. التاريخ الكبير للبخاري ٧/ ١٩٥٣ تهذيب الكمال للمزى ٧/ ٢٢٧.

<sup>(</sup>٤) من رهبنة النصارى، وأصلها من الرهبة: الخوف، كانوا يترهبون بالتخلي من أشغال الدنيا وترك مَلَاقها والزهد فيها والعزلة عن أهلها. النهاية في غريب الحديث والأثر لابن الأثير ٢/٠٨٠، مادة: (رهب).

 <sup>(</sup>٥) رواه الطبراني وأبو يعلى، قال الهيثمي: رواه الطبراني في الصغير وفيه ليث بن أبي سليم وهو مدلس وقت وثق هو ويقية رجاله. الروض الداني للطبراني ٢١٠٠/٢ ، رقم الحديث ٩٤٠٠؟ مجمع الزوائد للهيثمي ٩٤٠٠٠؟.

قال: وحدثنا يزيد بن هارون، قال: أخبرنا زياد  $^{(1)}$ ، عن أبي زياد المجصاص، قال: حدثنا الحسن، قال: «لما أحس جندب $^{(2)}$  بقدوم طلحة والزبير وخاف القتال فخرج يريد الحجاز، فتبعه قوم \_ أو قال: ناس \_ فجعلوا يقولون: أوصنا، فقال: اقرؤوا القرآن، فإنه نور الليل المظلم، وضياء النهار، فاعملوا به على ما كان من جهد وفاقة  $^{(A)}$ .

قال: وحدثنا إسحاق بن عيسى(٩) قال: حدثنا محمد بن

 <sup>(</sup>١) حماد بن سلمة بن دينار البصري، أبو سلمة بن أبي صخرة، ثقة فقيه، تُوفِّي سنة
 (٧) ١٣٨م). تقريب التهذيب لابن حجر ص١٧٨.

 <sup>(</sup>٢) عاصم بن بهدلة، وهو ابن أبي النجود الأسدي مولاهم الكوفي، تُوفِّي سنة
 (١٢٨هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص١٨٥٠.

 <sup>(</sup>٣) في المخطوط: (عن معتب، وهو خطأ، وصوابه مغيث، وهو: مُغِيث بن سمي
 الأوزاعي، أبو أيوب الشامي، تقريب التهذيب لابن حجر ص٤٢٥.

<sup>(</sup>٤) كعب بن ماتع الحميري، أبو إسحاق، المعروف بكعب الأحبار، أسلم في أيام أبي بكر، وقيل في أيام عمر. روى عن النبي على مرسلًا، كان كثير النقل عن ألمل الكتاب، فاتهم بالكذب، تُوفّي سنة (٣٣هـ). تقريب التهذيب لابن حجر

 <sup>(</sup>٥) حلية الأولياء للأصبهاني ٥٧٦/٥. سنن الدارمي كتاب فضائل القرآن، باب خياركم من تعلم القرآن وعلمه، ٢٥٥/١ رقم الحديث ٣٣٢٧.

<sup>(</sup>٦) زياد بن حسان بن قرة الباهلي البصري، ثقة. تقريب التهذيب لابن حجر ص٢١٨.

<sup>(</sup>V) جندب بن عبد الله البجلي الله.

 <sup>(</sup>A) رواه البيهةي في شعب الإيمان ٣٤٦/٤، رقم الحديث ٣٤٣٥٤ ورواه ابن أبي شيبة في مصنفه، كتاب فضائل القرآن، باب في التمسك بالقرآن، ٢/١٢٥، رقم الحديث ٣٠٠٠٩.

<sup>(</sup>٩) سبقت ترجمته في ص٢٢.

طلحة (۱)، عن معن بن عبد الرحمٰن (۱)، عن عبد الله بن مسعود (۱) قال: قال رسول الله ﷺ: (إِنَّ كُلَّ مُؤَدِّبٍ يُحِبُّ أَنْ يُؤْتى أَدْبُهُ، وَإِنَّ كُلَّ مُؤَدِّبٍ يُحِبُّ أَنْ يُؤْتى أَدْبُهُ، وَإِنَّ أَلَا اللهِ الله

وحدثنا خلف بن هشام، قال: حدثنا عبد الوهاب الخفاف<sup>(٥)</sup>، عن سعيد<sup>(٦)</sup> عن قت**ادة في قوله: ﴿وَمَن يُوْتَ الْرِحَكَمَهُ [**البقرة: ٢٦٩] قال: «القرآن» (٧). قال: وسمعت الكلبي (٨) يقول: «هي النُّبُوَّةُ»، قال: فذكرت ذلك لداود بن أبي هند (٩) فقال: «إن النبوة لحسنٌ، ولكنه القرآن» (١٠).

- (١) محمد بن طلحة بن مصرف اليامي الكوفي، تُوفِّي سنة (١٦٧هـ). تقريب التهذيب
   لابن حجر ص٤٨٥.
- (٢) معن بن عبد الرحمٰن بن عبد الله بن مسعود الهذلي المسعودي الكوفي، ثقة، تقريب التهذيب لابن حجر ص٥٤٦.
- (٣) في المخطوط: (عن عبد الله بن مسعود عن أبيه، وهو خطأ، فليس لوالده رواية، وأظنه تُوفِي قبل البعثة، ووجدته بسند متصل عن معن بن عبد الرحمٰن، عن أبيه عبد الرحمٰن بن عبد الله بن مسعود، عن بن مسعود، قال: (إن كل مؤدب..، فضائل القرآن لأبي عبيد القاسم بن سلام ص٠٠٥.
- (٤) لم أجده مرفوعا، ووجدته موقوقاً على ابن مسعود ، في فضائل القرآن لأبي عبيد القاسم بن سلام ص٥٠. والدارمي، كتاب فضائل القرآن، باب خياركم من تعلم القرآن وعلمه، ٢٠٩٣/٤، رقم الحديث ٣٣٦٤، قال المحقق الأستاذ سليم أسد: إسناده صحيح إلى عبد الله.
- (٥) عبد الوهاب بن عطاء الخفاف، أبو نصر العجلي البصري، تُوفِّي سنة (٢٠٤هـ).
   تقريب التهذيب لابن حجر ص٣٦٨.
- (٦) سعيد بن أبي عروبة، واسمه مهران العدوي مولى بني عدي بن يشكر أبو النضر البصري، تُوفِي سنة (١٥٦هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص٢٣٩.
  - (٧) تفسير الطبري ٥/ ٥٧٦؛ الدر المنثور ٢/ ٦٦.
- (٨) محمد بن السائب بن بشر بن عمرو بن عبد الحارث بن عبد العزى الكلبي أبو النفر الكوفي، تُوفِّي سنة (١٤٦٦هـ)، تقريب التهذيب لابن حجر ص٤٧٩.
- (٩) داود بن أبي هند، واسمه دينار بن عذافر ويقال: طهمان القشيري مولاهم البصري، ثقة، تُوفِّى سنة (١٣٩هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص٠٤٠.
- (١٠) نقل الطّبري أقوال السّلف في قوله تعالى: ﴿ وَمَن يُؤْتَ ٱلْحِكْمَةَ ﴾ [البقرة: ٢٦٩]، ومن =

قال: وحدثنا خلف بن هشام، قال: حدثنا عبد الوهاب<sup>(۱)</sup>، عن بشر<sup>(۲)</sup> عن القاسم<sup>(۳)</sup> مولى خالد بن يزيد بن معاوية<sup>(٤)</sup>، قال: أخبرني أبو أمامة الحمصي<sup>(٥)</sup>، أن رسول الله ﷺ قال: (مَن قَرَأً ثُلُثَ القُرآنِ أُطَعَيَ ثُلُثَ النُّبَوَّةِ، وَمَن قَرَأً القُرآنَ كُلَّهُ أَطْعَيَ ثُلُثَي النُّبُوَّةِ، وَمن قَرَأَ القُرآنَ كُلَّهُ أُعطِيَ ثُلُثَي النُّبُوَّةِ، وَمن قَرَأَ القُرآنَ كُلَّهُ أُعطِيَ النُّبُوَّةِ كُلِّها)<sup>(۱)</sup>.

قال: وحدثنا خلف بن هشام، قال: حدثنا إسماعيل بن عياش الحمصي، عن الحسن قال: قال رسول الله ﷺ: (مَن أَخَذَ ثُلُكَ القُرْآن

هذه الأقوال: أن المقصود بالحكمة هو: القرآن، وهو مروي عن ابن عباس وقتادة وأبي العالية ومجاهد وغيرهم، وقيل: الحكمة الإصابة في القول، وقيل العلم بالدين، وقيل: الفهم، وقيل: الخشية، وقيل: النبوة، ثم عقب هذه الأقوال بقوله كلّلة: جميع الأقوال التي قالها القائلون الذين ذكرنا قولهم في ذلك داخل فيما قلنا من ذلك؛ لأن الإصابة في الأمور إنما تكون عن فهم بها وعلم ومعرفة. وإذا كان ذلك كذلك؛ كان المصيب عن فهم منه بمواضع الصواب في أموره مفهمًا خاشيًا لله فقيهًا عالمًا، وكانت النبوة من أقسامه؛ لأن الأنبياء مسددون مفهمون، وموقّقون لإصابة الصواب في بعض الأمور، "والنبوة» بعض معاني الحكمة، فتأويل الكلام: يؤتي الله إصابة الصواب في القول والفعل من يشاء، ومن يؤته الله ذلك فقد آناه خيرًا كثيرًا. تفسير الطبري ٥٧٩/٥.

<sup>(</sup>١) عبد الوهاب الخفاف، سبقت ترجمته.

 <sup>(</sup>۲) بشر بن نمير القشيري البصري، متروك. تُوفِّي بعد (۱٤٠هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص١٢٤.

 <sup>(</sup>٣) القاسم بن عبد الرحلن الدمشقي، ويكنى أبا عبد الرحلن، وكان مولى لآل أبي سفيان، صدوق، تُوفِّي سنة (١١٦هـ)، وقيل (١١٨هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص٤٥٠.

 <sup>(</sup>٤) خالد بن يزيد بن معاوية بن أبي سفيان أبو هاشم الدمشقي، صدوق، تُوفِّي سنة
 (٩٩٠). تقريب التهذيب لابن حجر ص١٩١.

<sup>(</sup>٥) هو: أبو أمامة صدى بن عجلان الباهلي الله.

<sup>(</sup>٦) رواه البيهتي في شعب الإيمان ٣/ ٣٧٧، رقم الحديث ١٨٣٨، وأورده ابن الجوزي في الموضوعات وقال: هذا حديث لا يصح عن رسول الله ﷺ. قال أحمد: ترك الناس حديث بشر. الموضوعات لابن الجوزي ١/ ٢٥٢.

وَعَمِلَ بِهِ، فَقَد أَخَذَ ثُلُثَ النُّبُوةِ، وَمَن أَخَذَ نِصْفَ القرآن وَعَمِل بِهِ، فَقَد أَخَذَ نِصْفَ النُّبَوَّةِ، وَمَنْ أَخَذَ القُرْآنَ وَعَمِلَ بِهِ، فَقَد أَخَذَ النُّبَوَّة كُلَّهَا)'''.

قال: وحدثنا عمرو بن طلحة، قال: حدثنا أسباط بن نصر (۱۰) قال: حدثنا سماك (۱۰) عن مِلْحَان بن المُحَارق التيمي (۱۰) قال: «مَرّ عمار بن ياسر علينا ونحن في حلقة، فقمنا إليه فجلسنا حوله، فقلنا: حَدِّثْنا ما سمعتَ من رسول الله ﷺ فإنك صاحبه، ولو فارقناك [۸۹] لم نجد مثلك، قال: عليكم بالقرآن؛ فإن فيه كنز الأولين والآخرين (۵۰).

 <sup>(</sup>۱) رواه سعيد بن منصور والبيهقي، بأسانيد معلولة، وهو فوق ذلك مرسل. التفسير من سنن سعيد بن منصور ٢/٣٢٣؛ شعب الإيمان للبيهقي ١٧٦/٤ رقم الحديث ٢٣٥١.

 <sup>(</sup>٢) أسباط بن نصر الهمداني أبو يوسف، صدوق، تقريب التهذيب لابن حجر ص٩٥.
 (٣) مداك بن حريب بدا أمير بن خالد بن زاد بن معادرة الذها الكري، أبد المغرة

 <sup>(</sup>٣) سماك بن حرب بن أوس بن خالد بن نزار بن معاوية الذهلي البكري، أبو المغيرة الكوفي، صدوق، تُوفِي سنة (١٣٧هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص٢٠٥٥.

<sup>(</sup>٤) ثروان بن ملحان التيمي الكوفي، في اسمه ونسبه خلاف، يقال: ثروان بن ملحان وقلبك شعبة فقال: ملحان بن ثروان التيمي، وقد أورد البخاري إسناد المحاسبي هذا وفيه: ملحان بن المخارق، روى عن عمار بن ياسر، روى عنه سماك بن حرب، قال ابن المديني: لا نعلم أحدًا حدث عن ثروان غير سماك انتهى، وذكره ابن حبان في الثقات، وقال العجلي: كوفي تابعي ثقة. التاريخ الكبير للبخاري ٢/١٨٢؛ لسان الميزان لابن حجر ٢/ ٨٢٪ توضيح المشتبه لابن ناصر الدين ٢/ ٩٠٨.

<sup>(</sup>٥) لم أقف على تخريج الرواية.

 <sup>(</sup>٦) شعبة بن الحجاج بن الورد العتكي الأزدي، مولى بني عتيك، وهو إمام، ثقة، تقريب التهذيب لابن حجر ص٣٦٦.

٧) عمرو بن عبد الله بن أبي شعيرة الهمداني، أبو إسحاق السبيعي، ثقة تُوفِّي سنة (١٢٩هـ) تقريب التهذيب لابن حجر ص٤٣٣.

 <sup>(</sup>٨) في المخطوط: (عن أبي إسحاق عن عمرو بن مرة) وهو خطأ، فقد رواه الطبراني ومحمد بن نصر السمرقندي عن أبي إسحاق عمرو السبيعي عن مرة، وهو: مرة بن =

عن عبد الله (١٠ قال: (من أحب العلم فليتُور القرآن، فإن فيه علم الأولين والآخرين)(١٠).

قال: وحدثنا حجين بن المثنى، قال: حدثنا إسرائيل  $(^{"})$ ، عن أبي إسحاق، عن عمرو، عن عبد الله: «أنه كان يقرأ القرآن فيمر بالآية، فيقول الرجل: خذها، فوالله لهي خيرٌ مما على الأرض من شيء، فيرى الرجل إنما يعني تلك الآية، حتى يفعله بالقوم كلهم، ثم قال: جعل الله \_ جل وعز \_ قارئ القرآن مع السفرة $(^{(2)})$ .

قال: حدثنا أبو النَّضْر، قال: حدثنا شعبة، عن قتادة، قال:

<sup>=</sup> شراحيل الهمداني البكيلي، أبو إسماعيل الكوفي، المعروف بمرة الطيب ومرة الخير، لقب بذلك لعبادته، تُوفِّي سنة (٧٦هـ) وقبل بعد ذلك. تقريب التهذيب لابن حجر ص٥٢٥.

<sup>(</sup>١) عبد الله بن مسعود ﷺ.

<sup>(</sup>Y) رواه بنحوه ابن أبي شببة، في المصنف، كتاب فضائل القرآن، باب في التمسك بالقرآن، باب في التمسك بالقرآن، باب في التمسك رقم الحديث ١٣٦/٨، والطبراني في المعجم الكبير ١٣٦/٨ ورحم الحديث ١٣٦٨، قال الهيثمي في مجمع الزوائد: رواه الطبراني بأسانيد ورجال أحدها رجال الصحيح ١٦٥/٧، وقد أورده محمد بن نصر السمرقندي في بحر العلوم ١١/١ بلفظ: «من أراد العلم فليشر القرآن ـ وفي رواية أخرى فليوثر القرآن. وقال ابن عطية: وفي رواية أخرى: «أثيروا القرآن فإن فيه خبر الأولين والآخرين». وتثوير القرآن: مناقشته ومدارسته والبحث فيه وإمعان النظر فيه لفهمه وتدبره. قال ابن الأثير: أي: لينقر عنه ويفكر في معانيه وتفسيره وقراءته. النهاية في غريب الأثر لابن الأثير ٢٣٩١، مادة: (ثور). المحرر الوجيز لابن عطية ٢٣١، وعند ابن كثير بلفظ: من أراد العلم فليتبوأ من القرآن، فإن فيه علم الأولين والآخرين. تفسير القرآن العظيم ٢٧٠١.

 <sup>(</sup>٣) إسرائيل بن يونس بن أبي إسحاق السبيعي الهمداني أبو يوسف، تقريب التهذيب
 لابن حجر ص١٠٤.

<sup>(</sup>٤) الحديث دون قوله: (جعل الله جل وعز قارئ القرآن مع السفرة). رواه ابن أبي شبية في مصنفه، كتاب فضائل القرآن، باب فيمن تعلم القرآن وعلمه، ١٣٣/٦، رقم الحديث ٣٠٠٧٦.

سمعت زرارة بن أوفى (1) يحدث عن سعد بن هشام الأنصاري (1) عن عائشة، عن النبي ﷺ قال: (الذِي يَقْرأُ القُرآنَ وَهُوَ لَهُ حَافِظٌ مَعَ السَّفَرَةِ الْكِرَامِ البَرَرَةِ، وَمَثَلُ الذِي يَقْرَوُهُ وَليس بِحَافِظٍ لَهُ وَهُوَ يَتَعَاهَلُهُ، فله أَجران) (1).

قال: ثم جعل ـ تبارك وتعالى ـ قارئه في أعلى درجات الجنّات، ومن قرأ منه شيئًا ارتقي في درج الجنات على عدد ما أخذ من آياته.

قال: حدثنا أبو نعيم (٤)، قال: حدثنا سفيان (٥)، عن عاصم (١)، عن زر (١)، عن عبد الله بن عمرو، عن النبي ﷺ قال: (مَنْزِلَتَكَ عِندَ آخِرِ آَيَةٍ تَقْرُؤُهَا) (٨).

قال: وحدثنا أبو النَّضْر قال: حدثنا أبو خيثمة (٩) قال: حدثنا

 <sup>(</sup>١) زرارة بن أوفى العامري الحرشي، قاضي البصرة، تُوفِّي سنة (٩٣هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص٢١٥.

 <sup>(</sup>۲) سعد بن هشام بن عامر الأنصاري المدني، ثقة. استشهد بالهند بعد (۸۱ه).
 تقريب التهذيب لابن حجر ص۲۳۲.

 <sup>(</sup>۳) رواه البخاري في صحيحه كتاب التفسير، تفسير سورة عبس، ١٦٦/٦ رقم الحديث ٤٩٣٧.

<sup>(</sup>٤) الفضل بن دكين.

<sup>(</sup>٥) هو: الثوري، سبقت ترجمته.

<sup>)</sup> ابن بهدلة الكوفي القارئ، سبقت ترجمته.

 <sup>(</sup>٧) زَرْ بِن حبيشُ بِنَ حباشة بِن أوس بِن بلال، كان ثقة. تُوفِّي سنة (٨١هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص٢١٥.

<sup>(</sup>A) رواه الإمام أحمد في مسند المكثرين من الصحابة، مسند عبد الله بن عمرو بن العاص ٤٠٤/١١ رقم الحديث ٩٦٧٦؟ ورواه الترمذي في سننه، وقال: حديث حسن صحيح؟ أبواب فضائل القرآن، باب فيمن قرأ حرفًا من القرآن ما له من الأجر، ١٧٧٧، رقم الحديث ٢٩١٤؛ وصححه الألباني في السلسلة الصحيحة، ر٢٨١٠.

 <sup>(</sup>٩) زهير بن معاوية بن حديج بن الرحيل بن زهير بن خيثمة بن أبي حمران، ثقة ثبت، تُوفِّى سنة (١٧٣هـ).تقريب التهذيب لابن حجر ص٢١٨.

موسى الفراء (1) عن معفس (۲) عن عمران بن حطان (۳) قال: «سألت أم الدرداء فقلت: إن درج الجنة على عدد آي القرآن ((1)) وإنه يقال لصاحب القرآن: اقرأ وارقه ((1))

قال: وحدثنا يزيد بن هارون، قال: أخبرنا إسماعيل بن أبي خالد<sup>(۱)</sup>، عن أُبيِّ (۱) قال: «حُدِّثت أن ثلاثة على كثبان المسك يوم القيامة: رجل وعى كتاب الله جل وعز؛ فأمَّ به قومًا وهم به راضون، ورجل يؤذِّن بالصلوات في كل يوم خمس مرات في الليل والنهار، يبتغي بذلك وجه الله الله والدار الآخرة، وعبد مملوك، لم يشغله رق الدنيا عن عبادة ربه (۱۸).

 <sup>(</sup>۱) موسى بن قيس الحضرمي، أبو محمد الفراء الكوفي، صدوق، تقريب التهذيب لابن حجر ص٥٥٣.

 <sup>(</sup>۲) في المخطوط: «معنس» وهو خطأ، وصوابه المثبت وهو: معفس بن عمران بن حطان بن ظبیان، حدث عن أم الدرداء وعن أبیه، وروی عنه موسی الفراء وغیره.
 التاریخ الکبیر للبخاری ۸/۲۶؛ تاریخ دمشق لابن عساکر ۳۰۰/۹۵.

 <sup>(</sup>٣) عمران بن حطان بن ظبيان بن لوذان بن عمرو بن الحارث، قال العجلي: بصري تابعي ثقة، تُوفِّي سنة (٨٤٤). تقريب التهذيب لابن حجر ص٢٩٥.

 <sup>(</sup>٤) روت هذا اللفظ أم الدرداء عن عائشة الله في مصنف ابن أبي شيبة، كتاب فضائل القرآن، باب فضل من قرأ القرآن، ١٣٠/٦ رقم الحديث ٢٩٩٥٢.

 <sup>(</sup>٥) ورد هذا اللفظ عند ابن أبي شيبة وعند الترمذي: اقرأ وارق. كما سبق تخريجه في الرواية السابقة، مصنف ابن أبي شيبة، كتاب فضائل القرآن، باب فضل من قرأ القرآن، ١٣١/٦، رقم الحديث ٢٩٩٥٢.

 <sup>(</sup>٦) إسماعيل بن أبي خالد البجلي، أبو عبد الله الكوفي، ثقة ثبت، تُوفِّي سنة (١٤٦هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص١٠٧٠.

<sup>(</sup>٧) أُبيِّ بن كعب ﷺ.

 <sup>(</sup>A) رواه عبد الرزاق عن ابن أبي خالد مرسلًا، كتاب الصلاة، باب الإمامة ١٨/١ مرافق الممامة ١٩/١ المعجم الكبير من حديث ابن عمر الله مرفوطًا ١٣٨١/١ وضعفه الألباني في ضعيف الجامع ١٣٨١/١ رقم الحديث ١٨٥٧.

قال: وحدثنا الحسن بن محمد قال: حدثنا شيبان، عن قتادة في قوله: ﴿ إِلَّهُ مَا اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهِ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَّىٰ عَلَىٰ عَلَى عَلَىٰ عَلَى

وقوله: ﴿ وَلَلِكَ مِن فَشَلِ اللّهِ عَلَيْنَا وَعَلَ ٱلنَّابِن وَلَكِكَنَّ أَكُثَرُ النَّابِن لَا يَشْكُرُونَ ﴾ [يوسف: ٣٨] قال (٢٠): ﴿ إِن المؤمن ليشكر نعمة الله عليه وعلى غيره ». قال: ﴿ وَذُكر لنا أَن أَبا الدرداء كان يقول: يا رُبَّ شاكر نعمة غيره (٣).

قال: وحدثنا الحسن بن محمد، قال حدثنا سيار (٤)، عن قتادة في قوله: ﴿لَقَدُ كَانَ فِي فَصَمِهِمْ عِبْرَةٌ لِأَوْلِي الْأَلْبَتِ ﴾ إلى قوله: ﴿وَلَنَكِنَ نَصَّدِينَ اللَّهِى بَيْنَ يَكَدِيهِ لِيوسف: ١١١] قال: «القرآن مُصَدِّق الكتب التي قبله»، ويشهد عليها قوله: ﴿وَتَقْصِيلَ كُلِّ شَيْءٍ﴾ [يوسف: ١١١] قال: «فَصَّل الله حلاله وحرامه، وطاعته ومعصيته» (٥).

قال: وحدثنا أبو النَّضْر، قال: حدثنا شعبة، عن عطاء بن السائب  $^{(7)}$ ، عن الأحوص $^{(7)}$  قال: كان عبد الله على الأحوص السائب

(٢) أي: قتادة.

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبري ١٩/٥١٣.

<sup>(</sup>٣) الدر المنثور للسيوطي ٤/ ٥٣٩.

<sup>(</sup>٤) هكذا في المخطوط، وليس فيمن روى عنه الحسن بن محمد رجل يقال له: سيار، ولا هو من الرواة عن قتادة، وأرجح أنه سفيان الثوري، فقد وجدت في مرويات التفسير لابن أبي حاتم عن سفيان الثوري عن قتادة، وسفيان يروي عنه الحسن بن محمد، فالراجح أنه مصحف عنه.

<sup>(</sup>٥) تفسير الطبري ٢٦/ ٣١٤؛ الدر المنثور للسيوطي ٩٨/٤.

 <sup>(</sup>٦) عطاء بن السائب بن مالك، صدوق، تُوفِّي سنة (١٣٧هـ) أو نحوه. تقريب التهذيب لابن حجر ص٣٩١.

 <sup>(</sup>٧) عوف بن مالك بن نضلة الجشمي، أبو الأحوص الكوفي من بني جشم بن معاوية بن
 بكر بن هوازن. قال ابن معين: ثقة. تقريب التهذيب لابن حجر ص٣٣٦.

<sup>(</sup>٨) ابن مسعود ﷺ.

القرآن، واتلوه؛ تؤجروا بكل حرف عشر حسنات. أَمَا إنِّي لا أقول ﴿ لَا عَمْلُ مَا اللَّهِ لَا أَقُولُ ﴿ لَا مَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

قال: وحدثنا محمد بن جعفر، قال: حدثنا وَرْقَاء (٢٠)، عن أبي نُجَيح (٢٠)، عن مجاهد قوله: ﴿ النَّهِ إِلَهُ النَّاءِ ٢) قال: «القرآن» (٤٠).

قال: وحدثنا عثمان بن محمد، قال: حدثنا عقيل بن جبير<sup>(۵)</sup>، عن هـلال بن پـِسَـاف<sup>(۲)</sup>، عن فـروة بن نـوفـل<sup>(۷)</sup>، قـال: حـدثـنـا خَبَّابُ بنُ الأَرَّتُ ـ وخرجتُ معه من المسجد ـ فقال لي:

إن استطعتَ أن تَقرَّبَ إلى الله هَا، فإنك لا تَقرَّبُ إليه بشيء أحب إليه من كلامه (٨).

<sup>(</sup>۱) التفسير من سنن سعيد بن منصور ٥٠١١، مصنف ابن أبي شيبة، كتاب فضائل القرآن، باب ثواب من قرأ حروف القرآن، ١١٨/٦ رقم الحديث ٢٩٩٣٤؛ والطبراني في المعجم الكبير ١٣٠/٩.

المستدرك على الصحيحين للحاكم ١/٧٥٥ رقم الحديث ٢٠٨٠ وقال: صحيح الإسناد ولم يخرجاه.

 <sup>(</sup>۲) ورقاء بن عمر بن كليب اليشكري، ويقال: الشيباني، أبو بشر الكوفي، نزيل المدائن، ويقال: أصله من خوارزم، صدوق، تقريب التهذيب لابن حجر ص٠٨٥.

 <sup>(</sup>٣) عبد الله بن أبي نجيح يسار المكي، أبو نجيح الثقفي مولى الأخنس بن شريق المكي،
 ثقة رمي بالقدر وربما دلس، تُوفِّي سنة (٩ • ١هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص٣٣٦.

<sup>(</sup>٤) تفسير الطبري ٢٤/١٤٩؛ والدرّ المنثور للسيوطي ٨/ ٣٩٠.

<sup>(</sup>٥) لم أجده وأظنه مصحفاً، والمقصود: منصور بن المعتمر، هكذا هو عند مجموعة من المحدثين ولم أجده إلا من رواية منصور عن هلال كما في تخريج الحديث. وهو: منصور بن المعتمر أبو عتاب السلمي، الكوفي، ثقة ثبت، تقريب التهذيب لابن حجر ص٤٥٠.

<sup>(</sup>٦) هلال بن يساف الأشجعي أبو الحسن، ثقة، تقريب التهذيب لابن حجر ص٥٧٦.

 <sup>(</sup>٧) فروة بن نوفل الأشجعي الكوفي، مختلف في صحبته، قال ابن حجر: والصواب أن الصحبة لأبيه، تقريب التهذيب لابن حجر ص٤٤٥.

 <sup>(</sup>٨) رواه أبو عبيد في فضائل القرآن، كتاب فضل القرآن ومعالمه وأدبه، باب فضل
 الحض على القرآن والإيصاء به وإيثاره على ما سواه، ص٧٧. وابن أبي شبية في =

قال: وفضَّل الله \_ جل وعز \_ أهل التلاوة للقرآن بتلاوته، وأخبر أنهم يقومون بأمره، فقال: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَتْلُونَ كِنْتُ اللَّهِ وَأَقَامُوا اللهِ مَا نَوْقَدُهُمْ مِثْلُ وَعَكَرْنِيَةٌ يَرْجُونَ يَجْدَرَةٌ لَن تَجُورَ ﴾ [الطر: ٢٩]، يخبر أن تجارتهم في الآخرة الرابحةُ، وأنها لا تكسد عنده حتى يوفيهم أجورهم من الجنة.

قال: حدثنا يحيى بن أبي بُكير<sup>(۱)</sup>، قال: حدثنا شعبة [۹۰]، عن يزيد الرِّشك (۲)، قال: هذه آية القرآن: هِإِنَّ الَّذِينَ يَتْلُونَ كِنَبَ اللَّهِ وَأَفَاهُوا الصَّلَوٰةَ وَاَنفَقُوا مِمَّا رَدَّقَنْهُمْ مِرَّا وَعَكَرْنِيَةُ بَرْجُونِ فِحِدَهُ لَن تَجُورَ ﴾ إلى قوله: ﴿عَفُورٌ شَكُورٌ ﴾ [الى قوله: ﴿عَفُورٌ شَكُورٌ ﴾ [المر: ۲۹ ـ ۳۰]».

قال: وحدثنا هاشم بن القاسم (٥) قال: حدثنا شعبة، عن على على على على على على على الرحمٰن على على المعنى على على المعنى المعنى على المعنى المعن

مصنفه، كتاب فضائل القرآن، باب من قال القرآن مخلوق، ٣٦٥/٦. رقم الحديث
 ٢٠٩٨، والحاكم في المستدرك ٤٧٩/٢ رقم الحديث ٣٦٥٧، وقال: صحيح الإسناد ولم يخرجاه؛ والبيهقي في شعب الإيمان ٣٩٤/٣، رقم الحديث ١٨٦٣.

 <sup>(</sup>١) في المخطوط: (بن بكير). والصواب المثبت وهو: يحيى بن أبي بكير، سبقت ترجمته في ص١٩.

 <sup>(</sup>۲) يزيد بن أبي يزيد الضبعي البصري الذراع، أبو الأزهر لقب بالرَّشْك بكسر الراء مشددة وسكون الشين، ثقة عابد، تُوفِّي سنة (۱۲۸هـ)، وقيل (۱۳۰هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص٢٠٦.

 <sup>(</sup>٣) مُقلرَّف بن عبد الله بن الشَّخْير الحرشي العامري، أبو عبد الله البصري، ثقة عابد،
 تُوفِي سنة (١٩٥هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص١٥٣٤.

<sup>(</sup>٤) تفسير الطبري ٢٠/٤٦٣؛ والدر المنثور للسيوطي ٢٣/٧.

 <sup>(</sup>٥) في المخطوط: «القاسم بن القاسم»، وصوابه ألمثبت وهو: أبو النضر هاشم بن القاسم، سبقت ترجمته في ص٢١.

 <sup>(</sup>٦) علقمة بن مرثد الحضرمي، أبو الحارث الكوفي، ثقة تُوفِّي في آخر ولاية خالد
 القسري على العراق. تقريب التهذيب لابن حجر ص٣٩٧.

<sup>(</sup>٧) سعد بن عبيدة السلمي، أبو ضمرة الكوفي، ثقة، تقريب التهذيب لابن حجر ص٢٣٢.

السلمي (١) عن عثمان بن عفان هيه، عن النبي رضي الله و قال: (خَيْرُكُمْ مَنْ تَمَلَّمَ القُرْآنَ وَصَلَّمَهُ)، قال أبو عبد الرحمٰن: «فذاك الذي أقعدني مقعدي هذا» (١).

قال: وحدثني أبو بكر بن أبي شيبة قال: حدثنا عبدة بن سليمان<sup>(٣)</sup> عن الأعمش<sup>(٤)</sup> قال: ق**ال عبد الله: "م**ن قرأ القرآن فهو غني)<sup>(٥)</sup>.

قال: وحدثنا أبو النَّصْر قال: حدثنا الهيثم بن جَمَّاز ( $^{(1)}$ ) عن يحيى بن أبى كثير  $^{(N)}$ ، عن أبي سلمة بن عبد الرحمٰن  $^{(A)}$  قال: قال

 <sup>(</sup>١) عبد الله بن حبيب بن ربيعة، أبو عبد الرحمٰن السلمي الكوفي القاري، إمام ثقة ولأبيه صحبة، تُوفِّي سنة (٧٣هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص٢٩٩٠.

 <sup>(</sup>۲) رواه البخاري في صحيحه، كتاب فضائل القرآن، باب خيركم من تعلم القرآن وعلمه، ١٩١٩/٤، رقم الحديث ٤٧٣٩.

<sup>(</sup>٣) في المخطوط: (عبدة بن سطان)، والصواب المثبت. وهو: عبدة بن سليمان الكلابي، أبو محمد الكوفي، يقال: اسمه عبد الرحمٰن بن سليمان بن حاجب، ثقة ثبت، تُوفِّي سنة (١٨٧ه). تقريب التهذيب لابن حجر ص٣٦٩.

<sup>(</sup>٤) سليمان بن مهران الأسدي الكاهلي مولاهم أبو محمد الكوفي الأعمش، أحد الأعلام الحفاظ والقراء، تُوفي سنة (١٤٨هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص٢٥٤.

<sup>(</sup>٦) الهيذم بن جماز الحنفي البكاء، بصري معروف، روى عن يحيى بن أبي كثير وثابت البناني، وعنه شجاع بن أبي نصر وآدم بن أبي إياس وجماعة، قال يحيى بن معين: كان قاضيًا بالبصرة ضعيف، وقال مرة: ليس بذاك، وقال أحمد: ترك حديثه، وقال النسائي: متروك المحديث، التاريخ الكبير للبخاري ٢١٦٦/ لسان الميزان لابن حجر ٢٠٤/٦؛

 <sup>(</sup>٧) يحين بن أبي كثير اليمامي، كنيته أبو نصر من أهل البصرة سكن اليمامة، ثقة، تُوفِّى سنة (١٣٧هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص٥٩٦٠.

<sup>(</sup>٨) أبو سلمة بن عبد الرحمٰن بن عوف المدني، قيل: اسمه عبد الله، وقيل: =

رسول الله ﷺ: (أَعْبَدُ النَّاسِ أَكثَرُهُم تِلَاوَةً لِلْقُرْآنِ، وَإِنَّ أَفْضَلَ العِبَادَةِ الدُّمَاءُ(١٠).

قال أبو النَّشْر عن شعبة، عن سليمان التيمي<sup>(٢)</sup>، قال: سمعت أبا عثمان<sup>(۲)</sup>، قال: قال سلمان<sup>(1)</sup>: «لو أن رجلًا بات يتلو كتاب الله، وبات آخر يعطي القِيّان البِيض<sup>(٥)</sup>، لرأيت الذي بات يتلو أعلاهما أجرًا(1,0).

قال: وحدثنا أبو النَّضْر، قال: حدثنا صالح المُرِّي (٧)، عن قتادة، عن زُرَارة بن أُوْفى، قال: قام رجل إلى النبي ﷺ، قال: يا رسول الله، أي العمل أحب إلى الله ﷺ؛ قال: (الحَالُّ المُرْتَحِلُ)(١/)، قال: (صَاحِبُ القُرآنِ أَنْ يَضربَ مِن أَوَّلِهِ إِلَى آخِرِهِ،

<sup>:</sup> إسماعيل، ثقة، تُوفِّي سنة (٩٤هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص٦٤٥.

<sup>(</sup>۱) حديث صعيف عزاًه الألباني للديلمي، في السلسلة الضعيفة، ٣٣٧/٦ رقم الحديث ٢٨١٥.

 <sup>(</sup>۲) سليمان بن طرخان التيمي أبو المعتمر البصري، ولم يكن من بني تيم وإنما نزل فيهم، ثقة، تُوفّى سنة (۱۶۲هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص۲۵۲.

 <sup>(</sup>٣) هو: ربيعة بن أبي عبد الرحمٰن فروخ القرشي التيمي، المعروف بربيعة الرأي،
 ثقة، توفى سنة (١٣٦هـ) وقيل (١٤٢هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص٧٠٧.

<sup>(</sup>٤) في المخطُّوط: «سليمان»، والصواب المثبت وهو: سلمان الفارسي ﷺ.

<sup>(</sup>٥) في المخطوط: «وبات آخر يحمل على القباب البيض»، ولم أجده بذا اللفظ والراجح أنه مُصَحّف، والرواية المشهورة: «وبات آخر يعطي القيان البيض» والقيان البيض: الإماء والعبيد، والمقصود: يعطيهم من الصدقات. النهاية لابن الأثير ١٣٥/٤، مادة: (قين).

<sup>(</sup>٦) المُصنف في الأحاديث والآثار لابن أبي شيبة ٧/ ١٧٠.

 <sup>(</sup>٧) صالح بن بشير بن وادع، أبو بشر المري البصري القارئ، تُوفِّي سنة (١٧٢هـ).
 تقريب التهذيب لابن حجر ص ٢٧١.

 <sup>(</sup>A) قال ابن الأثير في الحال المرتحل: الذي يختم القرآن بتلاوته، ثم يفتتح التلاوة من أوله، شبَّهه بالمسافر يبلغ المنزل فيحل فيه، ثم يفتتح سيره... وقيل: أراد بالحال المرتحل الغازي الذي لا يقفل عن غزو إلا عقبه بآخر.

وَمِنْ آخِرِهِ إِلَى أَوَّلِهِ كُلَّما حَلَّ ارتَحَل)(١).

قال: ثم أكد الحجة على من تلا كتابه وحفظه، وألزمهم من الفروض ما لم يلزم غيرهم، فقال: ﴿مَا كَانَ لِلسَّدِ أَن يُؤتينُهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهَ وَاللَّمُوَّةَ ثُمَّ يَقُولَ اللِّكَاسِ كُونُوا عِبَادًا لَي مِن دُونِ اللَّهِ وَلَكِن كُونُوا عِبَادًا لَي مِن دُونِ اللَّهِ وَلَكِن كُونُوا عَبَادَ كُنتُم تُدَرُسُونَ وَلَكِن وَبِمَا كُنتُم تَدَرُسُونَ وَلَكِن وَبِمَا كُنتُم تَدَرُسُونَ وَلَكِن وَبِمَا كُنتُم تَدَرُسُونَ وَاللَّهِ عَماد: [7].

فأخبر \_ جلَّ وعز \_ أن كل من آتاه الله الكتاب والحكمة من النبيين، أنه أمره أن يُتلِّغ قوله.

إن الله جل وعز، أمرهم أن يكونوا حكماء علماء فقهاء بما علموا من الكتاب وبما كانوا يدرسون.

وقال عزَّ مِن قائل: ﴿إِنَّا آَنْزَلْنَا ٱلتَّوْرَدَةَ فِيهَا هُدَى وَوُرُّ يَحَكُمُ بِهَا النَّيْوُرَكَ اللَّهِ السَّمُوا لِلَّذِينَ هَادُوا وَٱلرَّنِينُونَ وَٱلْآَجَارُ بِمَا السَّمُونُولُولُ مِن كَتْبِ اللهِ وَسَهدوا أنه الحق، فأوجب عليهم الحكم بما اسْتُحْفِظُوا من كتاب الله وشهدوا أنه الحق، ثم أوجب عليهم ألَّ يخشوا عباده في القيام به فيهم، فقال: ﴿فَكُ تَحْشُوا ٱلنَّكَاسَ وَأَخْشُونَ﴾ [المائدة: ٤٤]، ثم قال: ﴿إِن كُمُم مُؤْمِينَ﴾ [المائدة: ٧٥]: قد صدَّقتم بي وبكتابي.

<sup>=</sup> النهاية لابن الأثير ١/ ٤٣٠، مادة: (حلل)؛ غريب الحديث لابن الأثير ١/ ٢٣٨.

<sup>(</sup>١) في رواية الترمذي وصل السند عن زرارة عن ابن عباس ، وفيه زيادة قوله: قال: وما الحال المرتحل؟ قال: «الذي يضرب من أول القرآن إلى آخره كلما حل ارتحل، سنن الترمذي، أبواب القراءات، باب أنزل القرآن على سبعة أحرف، ١٩٧/٥، رقم الحديث ٢٩٤٨، وقال: هذا حديث غريب لا نعرفه من حديث ابن عباس إلا من هذا الوجه وإسناده ليس بالقوي. وذكره الألباني في السلسلة الضعيفة ٢٩٥٨، رقم الحديث ١٨٣٤.

 <sup>(</sup>٢) يبدو أنه قد التبس على المؤلف فقوله: ﴿إِن كُمْم مُؤْمِنِينَ ﴾ ليست من خاتمة الآية.

قلتُ: قد علمتَ أن في فهمه النجاة، وفي الإغفالِ عنه الهلكةَ. منزلة فهم فلو ذاب أهل السموات، وأهل الأرض حين يسمعون كلام الله على التولّ وشرفه أو ماتوا خُمودًا (١) أجمعون، لكان ذلك حُقَّ لهم ولَمَا كان ذلك كثيرًا إذا تكلم الله على به تكليمًا من نفسه من فوق عرشه، من فوق سبع سمواته.

فإذا عَظَمَ في صدرك تعظيمَ المتكلِّمِ به، لم يكن عندك شيء أرفع ولا أشرف، ولا أنفع ولا ألذ ولا أحلى من استماع كلام الله جل وعز، وفهم معاني قوله؛ تعظيمًا وحبًّا له وإجلالًا، إذ كان تعالى قائله، فحبُّ القول على قدر حب قائله.

وكذلك نجده في فِطَرِنا فيما بيننا وبين الخلق، نحب قول الأخ والقرابة والعالِم والشريف على قدر محبتنا له، ونُجِلّ قوله، ونعظم ونردد ذكره ونتفهم معانيه، على قدر حبنا له وإجلالنا له.

فكلام العالم عندنا أحلى وألذ وأرفع وأجل من كلام الجاهل، وكلام الشريف من كلام الوضيع، وكلام من أحسن إلينا كمن لا إحسان له إلينا، وكلام الناصح المتحنن<sup>(۱)</sup> من كلام من لا ينصحنا ولا يتحثن علينا، حتى إن كلام الوالدة نجد له من اللذة والحلاوة ما لا نجد من كلام غيرها؛ لمعرفتنا برحمتها، ونصحها وتحثنها علينا.

فلا أحد أعظم من الله في عندنا قدرًا ولا أشرف، بل لا شَرَف ولا قَدْرَ لمن لم يجعل الله في له الشرف والقدر، ولا أحد أعلم

 <sup>(</sup>۱) خمودًا: من الخمود، وهو السكوت، وقوم خامدون لا تسمع لهم حسًا من ذلك، معجم مقاييس اللغة لابن فارس ٢/ ٢١٥، لسان العرب لابن منظور ٣/ ٢٦٥، مادة: (خمد).

 <sup>(</sup>٢) المتحنن؛ أي: المتعطف، تقول: تحنّنت الناقة على ولدها: تعطفت. لسان العرب لابن منظور ١٢٨/١٣، مادة: (حنن).

من الله جل وعز، [٩١] ولا أحد أنصح لنا ولا أرحم ولا أعظم تحننًا من الله تعالى، بل لم يرحمنا راحم ولم ينصحنا ناصح ولم يتحنن علينا متحنن إلا بما استودع لنا في قلبه، وسخره لنا بالرحمة والنصح.

ألم تسمع قول عبد الله (۱): «من أراد أن يعلم أنه يحب الله ﷺ فلينظر هل يحب القرآن؟».

وحدثنا يزيد بن هارون، قال: حدثنا شعبة، عن أبي إسحاق، عن عبد الرحمٰن بن يزيد (٢)، عن عبد الله قال: «مَن سَرَّهُ أن يَعْلَمَ أنه يحب الله ورسوله فلينظر، فإن كان يحب القرآن فإنه يحب الله ورسوله (٣).

حدثنا حجين بن المثنى، قال: حدثنا إسرائيل، عن أبي إسحاق، عن عبد الله بن يزيد<sup>(2)</sup>: «لا يسأل عبد عن نفسه إلا القرآن، فمن كان يحب القرآن فهو يحب الله ورسوله»<sup>(٥)</sup>.

فمن كان كذلك محبًّا له يحبه الله، والله أحب إليه من نفسه، ومن كل شيء؛ كان تلاوة القرآن وتفهمه ألذ الأشياء عنده، وأنفعها

<sup>(</sup>١) ابن مسعود ﷺ.

 <sup>(</sup>٢) عبد الرحمن بن يزيد بن قيس النخعي أبو بكر الكوفي، ثقة، تُوفِّي سنة (٨٣هـ).
 تقريب التهذيب لابن حجر ص٣٥٣.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبراني في المعجم الكبير ١٩٣/٩، رقم الحديث ١٩٦٥، والبيهقي في شعب الإيمان ١٩٥٣رقم الحديث ٢٠١١، وابن الجعد في مسنده ٢٩٠/١ رقم الحديث ١٩٥٦؛ وقال الهيثمي في مجمع الزوائد ١٦٥/١: رواه الطبراني ورجاله ثقات.

<sup>(</sup>٤) عبد الله بن يزيد القرشي العدوي، أبو عبد الرحمٰن المقرئ القصير، مولى آل عمر بن الخطاب. قرشي أصله من ناحية البصرة سكن مكة، ثقة، تُوفِّي سنة (٢١٣هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص٣٣٠.

 <sup>(</sup>٥) مروي عن عبد الله بن مسعود هـ. مسند ابن الجعد ٢٩٠/١، رقم الحديث ١٩٥٦.

لقلبه، ولم يَمَلُّ من تلاوته، ولم يقنع بتلاوته دون أن يطلب الفهم لمعاني ما أراد الله على من تعظيمه وتبجيله ومحبته، وأمْرِه، ونهيه، وإرشاده، وآدابه، ووعده، ووعيده، ويعلم أنه لا ينال منافع آخرته، ولا الفوز فيها، والنجاة من هلكتها، إلا بالعلم الدال على كل نجاة، والمُنْجِي له من كل هلكة، ولا نجاة له في آخرته، ولا اعتصام له في انتهائه عما يستوجب به عذاب ربه، إلا بالعلم الدال على ذلك.

فإذا علم ذلك رغب في العلم ليحركه لطلب الفوز من عذاب الله تعالى، ومن سبيل كل هلكة، ويدل على سبيل محجة النجاة عن بيان وبصيرة، وتَجَانَب طرق الردى بعد إيضاح واستبانة لها.

فإذا رغب في ذلك، نظر بعقل صحيح أن العلم أرفع للمقدار، وأنفع للقلوب، وأفتحه لأبصارها.

فعُلِم أن العلم على قدْر العالِم؛ فأيُّ العلماء أعلم، كان طلبُ علمهِ أحبُّ إليه من طلب علم من هو دونه في العلم.

ألا ترى أن الاستماع من الرسل ﷺ والتَّقَهُم عنهم أولى وأرفع عند الناس لعظيم قدرهم؛ لأنهم عن الله هل أخذوا علمهم، وأنهم معصومون من الخطأ من الله - جل وعز - في دينه، فقد لزم قلوب المؤمنين الأمان من الخطأ فيما أخذوا عنهم من العلم، وكذلك أتباع الرسل أرفع في العلم ممن دونهم من التابعين.

فاعرف ذلك، ثم اعرف القرآن كلام من هو، وهل أحدُّ أعلم من قائله والمتكلم به؟ ولا يصيب أحد علمًا إلا من قائله وهو الله ربُّ العالمين جل ثناؤه، وتقدَّست أسماؤه.

فإذا كان الله \_ جل ثناؤه \_ عندك أعلم العلماء، بل لا علم لأحد إلا من علمه، ألم تسمعه تعالى يقول: ﴿وَقَقَ كُلِّ نِي عِلْمٍ كَلِيمٌ ﴾

[يوسف: ٧٦] حتى ينتهي العلم إلى الله جل وعز، وقد قال عبد الله: «من أحبَّ العلمَ فليُثوِّر القرآن؛ فإن فيه علم الأولين والآخرين<sup>(١)</sup>.

فإذا كان ذلك عندك لم تؤثر على كلام الرب سبحانه علمًا من العلوم، ولم تجد له حلاوة ولا شاهدًا لتلاوته وفهمه، فيكون فهمه عندك ألذ الأشياء وأحلاها؛ حبًّا لقائله وتعظيمًا وإجلالًا للمتكلم به؛ لأنه كلام القديم الأول<sup>(٢)</sup>، والعظيم الأجل، والكريم الأعلى، أنزله على عباده ليعرِّفهم به نفسه، ويذكّرهم به أياديه، وينبّههم به من رقدات الغافلين، ويحيي به قلوبهم، وينور به أبصارهم، ويشفي به الصدور، ويُزيل به جهلها، وينفي شكوكها، ويغسل به دنسها ورينّها، ويُوضِّح به سبيل الهدى، ويكشف به العمى والشبهات، ويُزيل به نوازع الشيطان ووساوس الصدور، ويُغنِي به مَن فَهِمَهُ ويُقرّبه مِن عَوْرة مِن من كرر تلاوته، ويرضى به عمن اتبعه.

هو طريق الله المستقيم، الذي من سلك ما دله عليه أوقفه على الرغائب، وسلَّمه من جميع المهالك، وأورده رياض جوار الرب جل وعز، وخفَّف عنه أهوال يوم العرض والنشور، وعلا<sup>(٣)</sup> في درجات جوار الرب جل ذكره منزلُه، وقربه من القَبول يوم الزلفة لديه.

[٩٢] هو حبل الله المتين الذي لا انقطاع له؛ من تمسَّك به نجا، ومن لَهِيَ عنه عطب (٤)، ومن ابتغى الهدى في غيره ضل، ومن فهمه نطق بالحكمة، وجرى لسانه بحسن الموعظة، وكان من العلماء بالله جل وعز.

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه ص۸٦.

<sup>(</sup>٢) سبق الكلام على وصف الله بالقديم، انظر: ص٦٣.

<sup>(</sup>٣) في المخطوط: (وعلى).

 <sup>(</sup>٤) من المعطب: الهلاك! معجم مقاييس اللغة لابن فارس ٤/٤٥٥ مادة: (عطب).
 لسان العرب لابن منظور ٢/١٠٠، مادة: (عطب).

ومن عقل عن الله \_ جل ذكره \_ ما قال فقد استغنى به عن كل شيء، ومَزَّ به من كل ذُلِّ، لا تتغير حلاوته، ولا تَخْلَقُ جِدَتُه في قلوب المؤمنين به على كثرة الترداد والتكرار لتلاوته؛ لأن قائله دائم لا يفنى ولا يتغير، ولا ينقص ولا يحدث به الحوادث(١١)، وكذلك كلامه لا يتغير في قلوب المؤمنين التالين على كثرة الترداد والتكرار لتلاوته، وكل كلام من نبي أو صِدِّيقٍ أو خطيب بليغ أو قائل شعر فالقلب يَمَلُه من كثرة له. وذلك موجود في الفطرة لا يختلف فيه أولو الألباب.

ولو كان الله \_ جل ذكره وعز \_ أنزله بلسان لا نفهمه ولا نعرف معانيه إذا تُلِي، إلا أنَّا نعلم أنه كلام الإله جل وعز، الذي ليس كمثله شيء، ثم ذُبْنا وذاب أهل السماء والأرض، لحُقَّ لنا ولهم ذلك.

بل لو ذَكَرَ الخلائقُ أن لله \_ جل وعز \_ كلامًا تكلم به ولم يسمعوه، ثم صعقوا أجمعون هيبة وتعظيمًا له، لعظيم قدر المتكلم به، لكان ذلك حقيقًا، ولَمَا كان كثيرًا.

وكذلك إذا تلا التالي بالعربية، ونحن نسمع الصوت، ولا نفهم معاني ما يتلوه، إلا أنًا نعلم أنه يتلو كلام ربنا \_ جل ربنا وتعالى \_ لما كان عجيبًا لو مُثنا أجمعون إجلالًا وتعظيمًا له؛ لعظم قدر المتكلم به سبحانه الذي لا يَعدِلُ قَدْرَه شيءٌ، وذلك موجود عندنا في فطرنا، أنا نسمع الكلام ممن نحب من الخلق، ومن نعظم قدره، فنسمع صوته ولا نفهم ما يقول، فترتاح لذلك قلوبنا، ويعظم ويجل في صدورنا، فكيف بكلام رَبِّنا جل ثناؤه وتعالى الأولِ بغير بدء ولا مسبوق؟!

وكيف، وقد تكلم به بنفسه من فوق عرشه، وأنزله مع الأمين

<sup>(</sup>١) سبق الكلام على مسألة نفي الحوادث في ص٤٤.

من ملائكته إلى أمين أهل الأرض، لئلا يُرتَاب أن يكون زِيدَ فيه ما لم يقل، أو نقص منه حرف واحد؟!

يتلى علينا بلسان عربي مبين، يصف لنا به نفسه، فلو كان ما أنزل من كلامه لم يصف لنا به نفسه، ولا ذكر لنا به نعمه، ولا أمرنا فيه بأمره، ولا نهانا فيه عمّا يكرهه، ولا أدّبنا فيه بأدبه، ولا توعدنا فيه بعذاب، ولا وعدنا فيه ثوابًا، إلا حديثًا على ما يُحَدِّثُ الرجل أخاه به، وصغى بأذن المستمع له، ليس فيه عهد ولا عقد ولا سعة في دين ولا دنيا، إلا أنه يُحَدِّثُه بما عَلِمَ، ويخبره بما رأى وسمع، فإذا كان للذي يحدثك عندك قدر، أصغيت إلى حديثه، باستماع ما يقول وتفهم معاني ما يصف، ولو كان يحكيه لك عنه حاكي، لفعلت ذلك حبًا منك لقائله، وتعظيمًا للمتكلم به، ولو أطلعه الله على على قلبك، وأنت متشاغل عنه لا تفهم عنه قوله، لَمَقَتَك وعَلِمَ أنك لَهَوْت عن حديثه، ولم تعبأ بفهم قوله لقلة قَدْرِه وقَدْرِ حديثه عندك، ولو كان له عندك قدر لاستمعت لحديثه ولم تله عن تفهمه.

وإنما لهوت عن حديث من حدَّثك من الخلق؛ أنه غاب عنهم علم ضميرك، ولو كان لهم باديًا ما فيه لأحضرت عقلك إليهم وإلى حديثهم، ولم ترضَ لهم بالاستماع لحديثهم دون الفهم له، ولا بالفهم له دون أن تجيبهم على قدر حديثهم، لتُعلمهم أنك قد فهمت عنهم، ولم ترض لهم بالجواب دون أن توافقهم، فتعظّم ما عظّموا، وتستحسن ما استحسنوا، وتستقبح ما استقبحوا.

هذا، وأكثر حديثهم لغوٌ ولهوٌ، وليس فيه منفعةُ دين ولا دنيا، ولا حقّ لهم يؤكدوه عليك بقولهم، ولا يرضون عنك بفهمه، ولا تحب لهم أن يسخطوا عليك إن لم تكن تفهمه وتقوم به. فكيف بالرب الكريم الذي سهّل لك مناجاته، وأقبل عليك، ولم يتكلم به لغوّا، ولا قاله لهوّا ولا عبنًا، ولا خاطب به سهوّا ولا تفكُّهًا ولا استراحة إليك؟! تعالى الله \_ جل وعز \_ عن ذلك علوًا كبيرًا، وإنما تكلم [٩٣] به مخاطبةً وقصدًا وإرادةً وتوكيدًا للحجة عليك، وعلى خلقه، إعذارًا إليهم وإنذارًا.

فكيف يرضى عنك دون أن تسمعه، وتُحْضِرَ عقلك، وتفهم معاني قوله، وألا تتشاغل بشيء من الأشياء دون أن تستقصي فهم معانيه؟!

وكيف يرضى بذلك وإنما كلَّمنا بعزائم العهود وأوكد المواثيق وحقائق الأمر والنهي، ولا يرضى منهم باستماعهم دون فهمها، ولا بفهمها دون العزم على القيام بحقوقه فيها، ولا بالعزم على القيام بحقوقه في أوقات وجوبها، بغير بحقه فيها دون الصبر على القيام بحقوقه في أوقات وجوبها، بغير تسويف ولا تأخير؛ لأنه كلامٌ أقبَلَ علينا به بجلاله وكبريائه، مخاطبًا لنا به؛ فعرفنا به أنه لا إله غيره، ويأمرنا بما يرضى به ويقربنا منه، ويوجب لنا جواره والقرب منه والنظر إليه، ويوجبُ لنا به إن رَكِبُنا ما يُسْخِطُه: عذابَه الأليم، في خلود الأبد الذي لا انقطاع له، ولا زوال يُسارحة.

وندبنا فيه إلى الأخلاق الكريمة، والمنازل الشريفة، وأخذ علينا الميثاق المؤكد، فكيف يرضى بتلاوته، والقلب مشغول بالدنيا، وقد طبعنا طبعًا؛ لا نعرف ما نتلو دون أن نصغي إليه بأسماعنا، ولا نفهمه وإن أصغينا إليه، حتى نحضر له عقولنا، ولا نحضر عقولنا إلا بقطعها عن النظر في كل شيء سواه، ولا نفهم قوله دون أن نعظم ما قال في قلوبنا، ونعظم قدر رضاه وسخطه، ولا يعظم ذلك عندنا مع طول

موالاتنا بالدنيا والاشتغال بذكرها وذكر أهلها إلا بتكرار التلاوة والدوام على تقصي العقل بتقصي ذلك والتيقظ له، حتى نفهم ما قال؛ فينتبه العقل من غفلته، ويشاهد علم الغيوب ببصره، ويتوهم عظيم الجزاء والثواب والعقاب برؤية بصره، فعند ذلك يعقل التالي عن ربه هي، فيكون ما قال عنده كرَأْي عينه.

وما أقبل عبد على الله - جلَّ وعز - إلا أقبل الله عليه، وأسرع إليه الإجابة، فكذلك إذا أقبل على الله - تعالى ذكره - بطلب الفهم، أسرع إليه بالإفهام له. وكذلك ضَمِن للمقبلين إليه بعقولهم لفهم كلامه عنه، فقال على: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَيْرَكَنْ لِنَ كَانَ لَهُ قَلْبُ أَوْ أَلْقَى النَّمْعَ وَهُو شَهِيدً فَي الله الهله القلب (١) ليس وَهُو شَهِيدً شاهد القلب (١) ليس بغائب، فعندها شاهد قلبه الغيب كرأي العين.

وفهمُ كتاب الله يورثه النَّفَس الثابت في القلب، فإذا ثبت فكأنه يعاين ربه جل وعز، ووعده ووعيده، ومما يبين ذلك ما روي عن أبيِّ بن كعب حين سمع رجلًا يقرأ، فأتى به النبي ﷺ فاسْتَقْرَأه، فقال: ((اللَّهُمَّ أَذْهِبْ مَنهُ السَّكُ). فارفَضَضْتُ(۱) عَرَقًا، وامتلأ جوفي خوفًا)(۱). فإذا ثبت النفس كان كالعيان، كان العبد في الدنيا ببدنه، وقلبه معلق بالله جل وعز، وبغيب معاده.

فاتَّقِ الله، ولا تجعل كلامه منك بظهرٍ، وقلة اكتراث منك بفهم

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبري ۲۲/۳۷۳.

<sup>(</sup>٢) ارفَض ؛ أي: جرى عرقه وسال. النهاية لابن الأثير ٢/ ٥٩٨، مادة: (رفض).

<sup>(</sup>٣) رواه الإمام أحمد في مسند الأنصار، حديث سليمان بن صرد، عن أبي بن كعب، ٨٦٠/٣٥، رقم الحديث ٢١١٥٢.

ما قال(١) ودَلَّك عليه، فإنه يُجِلَّ من أَجَلَّ كلامَه، ويَهُونُ عنده من لم يعظِّم كلامَه.

فمن أَجَلَّ كلامه آثره على كل كلام ومخاطبة، وعلى كل علم ليفهمه عنه، ويقوم بحقه بمعرفة وفهم. ولو عقل عن الله - جل وعز - فَهُمَ آية واحدة لَكَفَتْه أيام الحياة في القيام بحق الله فيها، فكيف بما قال في كتابه من الدلائل والشواهد والأمثال والوصف له، ولما في المعاد من الثواب والعقاب؟!

ويبين لك ذلك ما حدثناه يزيد بن هارون، قال: أخبرنا جرير بن حازم (۱)، قال: أخبرنا الحسن (۱)، عن صعصعة بن معاوية عم الفرزدق (۱)، «أنه أنى النبي هج وقرأ عليه: ﴿فَمَن يَمْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةً شَرًا يَرَدُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ قَال: ١٨-٨]، فقال: كَسْبِي! لا أبالي ألا أسمع غيرها (٥).

فهذا رجل لم يهاجر، ولم يلزم النبي ﷺ؛ أعرابي لم يسن(٦)

<sup>(</sup>۱) المعنى: لا تجعل كلام الله هن وراء ظهرك، واكتراث؛ أي: مبالاة، ويستعمل في النفي، تقول: ما أكترث له؛ أي: ما أبالي به، والمعنى هنا: لا تجعل قلة مبالاة منك تمنعك من فهم ما قال الله هن. انظر: لسان العرب لابن منظور ١٨٠/، مادة: (كرث).

 <sup>(</sup>۲) جرير بن حازم بن عبد الله بن شجاع الأزدي ثم العتكي، أبو النضر البصري، ثقة، تُوفِّى سنة (۱۷۵هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص۱۳۸.

<sup>(</sup>٣) هو: الحسن البصري.

<sup>(</sup>٤) صعصعة بن معاوية بن حصين، وهو: مقاعس أبو عبادة بن النزال بن مرة بن عبيد بن الحارث، اختلف في صحبته وهو عم الأحنف بن قيس، وليس جدًا للفرزدق وربما اشتبه اسمه باسم صعصعة بن ناجية جد الفرزدق وقبل: عمه، تقريب التهذيب لابن حجر ٤/ ٣٧١.

 <sup>(</sup>٥) رواه الإمام أحمد في مسند البصريين، حديث صعصعة بن معاوية، ٥٩/٥، رقم الحديث ٢٠٥٩٣ قال محققه: إسناده صحيح.

<sup>(</sup>٦) يعنى: لم ينشأ ويكبر في الإسلام. لسان العرب لابن منظور ١٣/٢٢٢ مادة: (سنن).

في الإسلام، ولم يقرأ القرآن قبل ذلك، أقرأه النبي ﷺ آية فاكتفى بها، [18] وَرَّئَتُه الحياءَ من الله جل وعز، فكيف بمن وُلِدَ في الإسلام، وعلَّمه الله ﷺ كتابه، وسمع تفسيره، وكتب الآثار عن نبيه ﷺ وأوليائه الصالحين، لا يفهم كتاب الله جل وعز؟! يتلوه من أوله إلى آخره؛ وذاك لأنه تلاه دارسًا، والقلب مشغول بغير فهمه ولا طلب معانيه، وذلك لقلة تعظيمه لقائله، وإغفاله الرحمة لنفسه، وقد ضمن من لا يُخفَو (١) ضمائه، ووعد من لا يُخلف وعده - جل ربنا - أن ما أنزل من كلامه شفاءً لما في الصدور، وهكى ورحمة للمؤمنين.

فما أحقَّ من أغفل عن فهم كتابه، أن يستحي من ربه كلى، ويأسفَ على ما مضى من عمره ومرض قلبه، إذ هو يتلو شفاء مرض قلبه؛ وهو لا يزداد إلا سقمًا ومرضًا، وذلك لقلة مبالاته بدائه، ترك طلبَ شفائِه بما قال مولاه، وتدبُّر ما تكلَّم به خالقُه، وقد رآه مولاه وهو يُعنَى بفهم كتاب مخلوقِ وحديثه، وليس في كتابه وحديثه إياه خلودُ الأبد في النعيم ولا النجاة من عذاب لا ينقطع، بل لعل فيه ما الاستغناء الاشتغال به ضررٌ (٢) عليه، ومسخطة لربه كلى، ولعل فيه ما الاستغناء بغيره أولى، أو لعل فيه حاجة لا قدر لها أو خبرً (٢) يحبّ أن يعلمه من أخبار الناس، أو حاجة بكلفة لا يأمل لها مكافأة، ولا يحثه على القيام بها إلا خوف عذله ولائمته.

<sup>(</sup>١) الغفر: خَفَرْتُ الرجلَ خُفْرةً: إذا أَجَرْتَه وَكُنتَ له خَفِيرًا، وتَخَفَّرْتُ بِفُلانِ: إذا استَجَرْتَ به، ويقال: أَخْفَرْتُه: إذا بَعَثْتَ معه خَفِيرًا. وأما ضِلَّه فأَخْفَرْتُ الرجلَ؛ وذلك إذا نَقَضْتَ عَهْدَه. معجم مقاييس اللغة لابن فارس، مادة: (خفر)، ٢٠٣/٢.

<sup>(</sup>۲) في المخطوط: «ضررًا».(۳) في المخطوط: خبر.

وكيف يكون المولى تبارك وتعالى وقد علم منا أنَّا قليلٌ تعظيمُنا له، ونحن لا نعبأ بفهم كلامه، وتدبر قوله فيما خاطب به، كما نعبأ بفهم كتب عبيده وحديثهم؛ الذين لا يملكون لنا ضرًّا ولا نفعًا، ولا موتًا ولا حياةً ولا نشورًا، تبارك من يملك ذلك كله.

وذلك أنه قد رآنا يأتي أحدننا كتابٌ من القرابة أو الأخ أو العامل أو الجار فلا يتمالك أن يقرأه، ويقرؤه مرارًا من حبه لصاحبه، ولا يرضى بقراءة حروفه دون الفهم بما كتب به إليه بإحضار عقل وفقه للحروف، ليفهم ما أراد وما الذي به أمر ونهى، وما سأل وما أوصى، فإن أشكل عليه استخراج بعض حروفه استعان بغيره على قراءته؛ ليستخرج له ما لم يستخرجه ليعرف بذلك ما معنى الذي كتب به، وما الذي أراد، وما الذي يُكِن، خوفًا أن يفوته منه معنى منفعة، أو علم مضرة ليحذرها.

وربما كتب إلينا من لا نأمل ذلك منه، يكتب بحاجة يطلبها أو شيء أراد أن يعلمه؛ فما يترك أن يستقصي فهم كتابه ليفقه الحروف مع فهم القلب بمعنى الذي أراد وكتب، يبعثنا على تأمل كتابه محبة منا إليه لخبره، أو رجاء منا لخيره، أو جزع منا لخوف فوت منفعة ننالها منه آجلاً، أو قرب جواره، أو تذممًا لسؤالنا حاجة، أو أمل مكافأته أو حب محمدته، أو خوفًا أن يفوتنا ما يريده فيلومنا في تقصيرنا، أو حياء منه أن نقدم عليه فيسألنا عن بعض ما كتب به فلا تقوى قلوبنا، ونستحي أن نجيبه بأنا لم نقرأ كتابه، أو أنا قرأناه ولم نفهم ما كتب به بلا أنه يرى أن ذلك تهاون (١) منا به، وقلة عناية منا بأمره.

فغدًا نُقْدِم على الله \_ جل وعز \_ فنلقاه ويسائلنا عن كتابه الذي

<sup>(</sup>١) في المخطوط: «تهاونًا».

أنزل إلينا، مخاطبًا لنا به، وكيف فهمناه عنه وكيف عملنا به، وهل أجللناه ورَهِبْناه، وهل قمنا بحقه الذي أمرنا به، وجانَبْنا ما نهانا عنه، مع ما يفوتنا من جواره وما نستوجب من عقابه.

وقال ﷺ: ﴿ أَلَمْ تَكُنُّ ءَايَتِي ثُنَّانِ عَلَيْكُمْ ﴾ [المؤمنون: ١٠٥].

وقال تعالى: ﴿وَلَقَدْ جِنْنَهُم بِكِنَنِ فَصَّلْنَهُ عَلَى عِلْمٍ هُمُنَى وَرَحْمَـَةُ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ۞ هَلَ يُظُرُونَ إِلَّا تَأْمِيلُهُ [90] يَوْمَ يَأْلِيَ تَأْمِيلُهُ يَقُولُ اللَّذِينَ نَسُوهُ...﴾ إلى قوله: ﴿أَذَ نُرَدُ فَنَصَلَ غَيْرَ اللَّذِي كُنَّا نَصْمُلُ ﴿ [الأعراف: ٥٢ ـ ٥٣] الآية.

فلما جاءهم تأويل ما قال فل من الذي توعد به نادوا بالندامة على نسيانهم ما جاءتهم به رسلهم من كلام ربهم فل وتَرُكِهم فَهُمَه، ونادوا بالشفاعة أو بردِّهم إلى الدنيا فيعقلوا عنه كلامه ويقوموا بحقه.

قلتُ: فبم أستعين على فهم معانى ما أتلو أو يُتلَى عليَّ؟

محاورة حول كيفية فهم القرآن

. قال: بإحضار عقلك، فبذلك تفهم وتذكر، ألم تسمعه كل يقول: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاِحْرَىٰ لِمَنْ كَانَ لَهُ فَلَبُ أَنَّ أَلَقَى ٱلسَّنَعَ وَهُو شَهِيدٌ﴾

[ق: ٣٧].

قال مجاهد: (﴿ أَوْ أَلْقَى السَّمْعَ ﴾: لا يحدث نفسه بغير ما يسمع، ﴿ وَهُوَ شَهِيدٌ ﴾ قال: شاهد القلب (١٠).

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري ٢/ ٣٧٣.

قلتُ: فكيف أحضر عقلي حتى يكون شاهدًا لا يغيب عن فهم كلام ربي جلَّ وتعالى؟

قال: بأن تجمع فهمك حتى لا يكون فهمك متفرقًا في شيء غير طلب الفهم لكلام مولاك.

قلتُ: وكيف أجمع همّي حتى لا يتفرق في شيء سوى ذلك؟

قال: بأن تمنع عقلك من النظر في شيء سوى طلب فهم كتاب ربك جل وتعالى.

قلتُ: وكيف أجمع عقلي؟

قال: بألا تَشْعَلَ جوار حَك بما يُشْعَلُ به عقلُك، وأن تستعمل كل أدب سباع جارحة بما يُعينُك على الفهم، كنظرك في مصحف واستماعك إلى القرآن تلاوتك أو تلاوة غيرك، وتمنع عقلك من كل فكر وذكر ونظر سوى طلب فهم كلام مولاك؛ لأنك إذا لم تشغل جوارحك بشيء غير ذلك، ومنعت عقلك عن النظر والفكر في غير ذلك، اجتمع همُّك وحضر، وإذا حضر عقلك ذكا ذهنك، وإذا ذكا ذهنك قويتَ على طلب الفهم، واستبان فيه اليقين، وصفا فيه الذكر، وقويتُ فيه الفِكر، وبذلك مَلَح المستمعين لتلاوة كتابه بالفهم فقال عَنْ في الفِكر، وبذلك مَلَح المستمعين لتلاوة كتابه بالفهم فقال عَنْ في الفِكر، وبذلك مَلَح الاحقاف: ٢٩]؛ أي: قالوا: مه (١) أفلا تسمع الله عَنْ مدحهم بأن سكتوا عن الكلام لئلا يشتغلوا عن فهم ما يتلو نبيَّه عَنْهُ عليهم؟!

وهذا ولم يعلموا ما فيه وما هو، ﴿فَلْنَا قُتِيَ﴾ [الاحتان: ٢٩] وفهموا عن الله على ما تلا عليهم نبيه ﷺ ﴿وَلَوْا إِلَىٰ قَوْمِهِم مُّنذِرِينَ﴾ [الاحتان: ٢٩] يحذرونهم من الله على ما سمعوا فقالوا:

<sup>(</sup>١) يقال للرجل إذا أَسْكَتُهُ: (صه) أو (مه). تهذيب اللغة للأزهري ٥/٢٢٩.

﴿ يَعَوْمَنَا إِنَّا سَيِمَنَا كِتَبًا أُنْزِلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَىٰ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْدِ يَهْدِى إِلَى اللّهِ وَمَامِئُوا بِهِ يَهْدِى إِلَى اللّهِ وَمَامِئُوا بِهِ يَهْدِى إِلّهَ وَمَامِئُوا بِهِ يَهْدِرُ لَكُمُ مِنْ مُشَيِّعِ إِلَى اللّهِ وَهَ وَمَن لَا يُجِبَ كَامِي اللّهِ لَلْكُمْ مِن دُونِيةِ أَوْلِيَانُهُ اللّاحِف، ٣٠ ـ فَلَيْنَ لِمُعْجِزِ فِي الأَرْضِ وَلَيْسَ لَهُ مِن دُونِيةِ أَوْلِيَانُهُ اللّاحِف، ٣٠ ـ ٢٣]، وقالوا: ﴿إِنَّا سَمِعْنَا فُرَادًا عَبَنا فِي يَهْدِى إِلَى الرَّشْدِ فَامَنَا بِمِنْهُ اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهِ فَامَنَا بِمِنْهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

لقد نطقوا بالحكم عن فهم بيِّن، وعن عقول ذكية في استماع آيات في مقام واحد، فدعوا إلى إجابة الله هي، وأمَّلوا المغفرة والنجاة من العذاب الأليم، وأخبروا أنه من أعرض عما تلاه نبيه هي كلام ربه هي لا يعرف الله وأن مصيره إليه.

هذا الأدب والفهم من استماع آيات في مقام واحد في أقل من ساعة، فكيف بمن وعى القرآن كله من صغره، ويكرر تلاوته من صباه إلى كبره، وعُمِّرَ السِّنِينَ الكثيرة، ويكرر تلاوته، لم يعقل عن ربه، ولم يفهم كلام مولاه فيقوم بحقه.

وكان أول ما تداعوا الأدب لاستماع ما تلا نبيه هم ، بتناهيهم عن الاشتخال بالمحادثة عن كلام ربهم ، ولقد ذم مولانا هل المتشاغلين ـ عند استماعهم ـ بالمحادثة فقال تعالى: ﴿ فَمَن أَمَلَ بِمَا يَسْتَمُونَ إِنِّكَ وَإِذْ مُمْ تَجْرَفَكَ الاسراء: ١٤٧.

فاحرص الله يكون فيك خُلُقٌ ذمَّ الله الله به كافرًا، وإن كنت مؤمنًا فإن من كمال الإيمان مُزَايلةً أهل الكفر بالقول والفعل فيما نهى الله الله عنه.

ولقد وعد ربنا في الرحمة، وأمرنا أن نطلبها منه بالاستماع، والإنصات لفهم كلامه فقال: ﴿وَإِذَا قُرِيَعَ ٱللهُ وَأَنْهِمُوا

لَمُلَكُمُ ثُرِّمُونَ﴾ [الأعراف: ٢٠٤]؛ يعني: لكي تُرحموا؛ فجعل الاستماع بترك الكلام لتفهم كلامه، يوجب [٩٦] الرحمة، قبل العمل بما يسمع. وقال في ﴿ فَنَ يَبْغُونَ أَحْسَنَكُمُ أُولُوا لِللَّذِي وَلَنْ الْقُولُ فَيَ يَبْغُونَ أَحْسَنَكُمُ أُولُوا الْأَلْتِي ﴾ [الزمر: ١٧ - ١٨]. فحدحهم باللب، وأثنى عليهم في آي من القرآن.

فإذا أحضرت عقلك بجمع همّك بنية صادقة مع أمل ورجاء أن تنال ما قال، وتسارع إلى محابّه، وتجتنب مساخطه، وتريده وحده ولا تريد أن تفهم منه ما تتصنع به عند العباد، فإذا نظر الله على إليك وأنت كذلك، وعلم ذلك من ضميرك، أقبل عليك بلطفه، وولي تقويم عقلك لفهم كلامه، وما فيه من علم الغيوب، ومكنون الوعيد، فحينئز تكون للقرآن متفهمًا، فتستنطِقُ منه علم ما عَمِيتُ عليك فيه الحجة، فيوضح الله لك به البرهان، ويمدك بالفوائد، ويُجَلِّي عنك به ظُلَمَ الشَّبِر، ويدلك على محجة المهتدين، ويذيقك الحلاوة التي أذاقها أهل التقوى؛ لأن كلامه ربيع قلوب الأبرار، ويَنْقُلُ فهمُه على من تعطل قلبه، وهو الذي هتك حجب قلوب الفهمين، فأهاج منهم الفؤاد والزفرات أسفًا على ما فات من أعمارهم، وما أحصى الله عليهم من ذنوبهم، وأشخص أبصار قلوبهم إلى ملكوت جواره، فطال حنينهم واستياقهم إلى الخلود في دار الأمل في جوار رب العالمين، مع خوف الحرمان لما سلف من جرائمهم.

فإن طلبت الفهم بالصدق أقبل عليك بالمعونة؛ تصديقُ ذلك في كتاب الله هَلَّ: ﴿إِنَّ اللَّهَ مَعَ الَّذِينَ انَّقُواْ وَٱلَّذِينَ هُم شُمْسِنُونَ﴾ [النحل: ١٢٨] ولا يثقل فهم كلامه إلا على من تعطل قلبه.

ألا تسمع ربَّنا \_ جلَّ وعز \_ يقول: ﴿وَلَوْ عَلِمَ ٱللَّهُ فِيهِمْ خَيْرًا

لَّأَشْمَهُمُّ وَلَوْ أَسْمَهُمُ لَتَوَلَّوا وَهُم مُعْرِضُونَ الانفال: ٢٣]، فأخبر أنه لو علم فيهم خيرًا الأفهمهم الأنهم لم يكونوا صُمَّا (١٠)، وكانوا يسمعون قراءة النبي ﷺ ولكن ضيعوا الفهم.

ألا تسمعه يقول: ﴿ لَمُنْمُ قُلُوبٌ لَا يَفْقَهُونَ يَهَا وَلِمَنْمُ أَمَيْنٌ لَا يُشِيرُونَ بِهَا وَلَمُنَمُ أَعَيْنٌ لَا يُشِيرُونَ بِهَا وَلَمُنَمُ أَوْلَتِكَ هُمُ ٱلْنَفِلُونَ ﴾؟! وَلَمَّنُ لَا لَتُنْفِلُونَ ﴾؟! [الأعراف: ١٧٩].

ألا تسمعه يقول: ﴿مَا كَانُواْ يَسْتَطِيعُونَ ٱلسَّمْعَ وَمَا كَانُواْ يُبْصِرُونَهُ؟! [هود: ٢٠] لا يعني أنهم كانوا صمًّا ولكن لا يفقهون ما يسمعون بآذانهم.

ألا تسمعه يقول: ﴿وَتَرَبَهُمْ يَظُرُونَ إِلَيْكَ﴾ [الأعراف: ١٩٨]؟! فأثبت النظر منهم إلى النبي ﷺ، ثم قال: ﴿وَهُمْ لَا يُبْعِرُونَ﴾ [الأعراف: ١٩٨]، يقول: لا يعقلون دلائل الله ﷺ في نبوته ﷺ.

فإن عَلِمَ مِنَ التالي لكتابه صدق ضمير وعناية حتى يجمع همه للفهم أفهمه.

ألا تسمعه يقول: ﴿إِن يَمْلَيَمُ اللَّهُ فِي قُلُوبِكُمْ خَيْرًا يُؤْتِكُمْ خَيْرًا مِّمَآ أُخِذَ ينكُمْ وَيَشْفِرُ لَكُمُّهِ﴾؟! [الانفال: ٧٠].

فإذا أقبلت على الله تعالى بصدق نية ورغبة لفهم كتابه باجتماع هم، متوكلً<sup>( $\tau$ )</sup> عليه أنه هو الذي يفتح لك الفهم، لا على نفسك فيما تطلب ولا بما لزم قلبك من الذكر، لم يخيبك من الفهم والعقل عنه إن شاء الله.

العلام المعينة قلتُ: ما الذي ينبغي لي أن أعرفه قبل طلب الفهم على فهم الغراف لكتاب الله على فهم الغراف لكتاب الله على فهم الغراف لكتاب الله على فعم الغراف الله على ا

<sup>(</sup>١) في المخطوط: «صم». (٢) في المخطوط: «متوكل».

المعاني أو أنفي ما يرضيه من المعاني، فأخطئ عليه فأبتدع بدعة، أو أوجب فرضًا قد أسقط بالنسخ (۱) بعد وجوبه، أو يشتبه علي تلاوته فيجد العدو موضع تزين للشك فيما اشتبه علي، وأقدِّم ما أخَّره أو أوخِّر ما قدَّمه، أو أغمّ خبرًا أو فرضًا أو وعيدًا خاصًّا فأظنه عامًّا (۱)، أو أخصُ خبرًا أو وعيدًا خاصًّا، أو أبدل محكمًا متشابهًا أو متشابهًا محكمًا.

قال: أنْ تعلم أنَّ القرآن منه ناسخٌ ومنسوخ، ومُحكم ومتشابه (۳)، وله وجوه:

فمنه متشابه في التلاوة من غير أن ينسخ بعضه بعضًا (٤) ، ومنه

<sup>(1)</sup> النسخ لفة: هو الرفع والإزالة، وفي الاصطلاح: هو رفع الحكم الثابت بخطاب متقدم، بخطاب متراخ عنه. وهذا التعريف الذي استقر عند المتأخرين، وسيأتي معنا في ذكر النسخ في الروايات عن السلف أنه كان يشمل في اصطلاحهم العام المخصص ونحو ذلك مما ليس نسخًا بمعنى رفع الحكم، إنما هو تخصيص للعام أو رفع لعلة أو في حال دون حال. شرح الكوكب المنير لابن النجار ٣/٥٧٥؛ نواسخ القرآن لابن الجوزي ص٩٠؛ الإتقان للسيوطي ٢/٤٤.

 <sup>(</sup>۲) العام لفة: هو الشامل، واصطلاحًا: هو لفظ يستغرق الصالح له من غير حصر.
 شرح الكوكب المنير لابن النجار ۱۰۱/۳ الإتقان للسيوطي ۲/۳۳.

<sup>(</sup>٣) المعكم لفة: اسم مفعول من أحكم، ومادة حكم تدور حول معان هي: المنع ومنه قول جرير: «أَبْنِي حَيْيَقَةٌ أَحْكِمُوا سُفّهَاءُكُمُّ، والفصل: ومنه سُمِّي القاضي حكمًا لأنه يفصل بين الخصوم، والإتقان: ومنه قوله تعالى: ﴿كِنَتُ أَمْكِتَ مَائِنَمُ أَمْ شُوِلتَ مِن لَّذَنْ عَرِيرٍ خَيْرِي ﴿ المود: ١].

واصطلاحًا: هو ما كان واضح المعنى ظاهر الدلالة يستقل بنفسه.

المتشابه لغة: من الشبه، والجمع أشباه، والشبه: ألا يتميز أحد الشيئين من الآخر، قال سبحانه: ﴿وَأَوُّا إِمِد مُتَكَبِهَا ﴾ [البقرة: ٢٥]. والمتشابهات من الأمور هي: المشكلات، واصطلاحًا: هو ما لم يكن ظاهر المعنى ولا واضح الدلالة ويحتاج إلى غيره لبيانه. معجم مقاييس اللغة لابن فارس، مادة: (حكم) ١٩١/٣، ومادة: (شبه) ٢/٤٣/٣ الإتقان للسيوطي ٣/٣، شرح الكوكب المنير لابن النجار ٢٠/١٤.

<sup>(</sup>٤) وهو ما يطلق عليه المتشابه اللفظي، ويتناول الآيات التي يشبه بعضها بعضًا.

متشابه لاختلاف أوقاته في الواجب وفي الكائن مما أخبر الله أنه كائن<sup>(۱)</sup>، ومنه متدم ومؤخر<sup>(۱۲)</sup> ومنه خاص وعام، ومنه متسابه والمعاني مختلفة<sup>(۱۲)</sup>، ومنه غريب اللغة، ومنه ما لا يُعرف معناه إلا بالسُّنَّة أو بالإجماع، ومنه ما لا يُعرف معناه إلا بالسُّنَّة أو بالإجماع، ومنه ما لا يُعرف معناه إلا بعد تلاوة ما يأتي في سورته أو في سورة أخرى، ومنه أقسام وأمثال، وغير ذلك<sup>(۵)</sup>.

حدثنا القاسم بن سلّام قال: حدثنا عبد الله بن صالح (٢)، عن معاوية بن صالح (١)، عن عباس معاوية بن صالح (١)، عن عباس في قوله جل وعز: ﴿هُو الْمَوْ الْوَى الْوَى الْكِنَكَ الْكِنَكِ الْكِنَكِ الْكَنَدُ مُثَنَّ الْمُكَنَدُ مُنَّ الْمُهُ الْمُحَمَّدات ناسخه، وحلاله وحرامه وفرائضه، وما يؤمن به ويعمل به، والمتشابهات منسوخه ومقدمه ومؤخره وأمثاله وأقسامه وما يؤمن به ولا يعمل به، (١).

 <sup>(</sup>١) مثل قوله: ﴿ أَنَّ أَتُو فَلا مَتَمَعِلْوَهُ ﴾ [النحل: ١]، ونحوه مما يخبر سبحانه بحدوثه ولم يحدث.

<sup>(</sup>۲) وهو ما يعرف بالوجوه والنظائر.

<sup>(</sup>٣) سيأتي بيان التقديم والتأخير عند كلام المؤلف عن المقدم والمؤخر ص٢٤٢.

<sup>(</sup>٤) سيأتي الكلام عليه عند حديث المؤلف عن المفصول والموصول ص٢٥٤.

 <sup>(</sup>٥) كل ما ذكره المحاسبي كلَّلة ههنا هو من قبيل التمثيل على بعض الأنواع التي تشتبه فيها المعاني.

 <sup>(</sup>٦) عبد الله بن صالح بن محمد بن مسلم الجهني مولاهم أبو صالح المصري كاتب الليث، تُوفَى سنة (٢٢٧ه). تقريب التهذيب لابن حجر ص٣٠٨.

 <sup>(</sup>٧) معاوية بن صالح بن حدير بن سعيد بن سعد بن فهر الحضرمي أبو عمرو، أحد
 الأعلام وقاضي الأندلس، قال النسائي: ثقة. تُوفِّي سنة (١٥٨هـ). تقريب
 التهذيب لابن حجر ص٣٥٥.

<sup>(</sup>٨) في المخطوط: (علي بن طلحة)، والصواب المثبت وهو: علي بن أبي طلحة سالم بن المخارق أبو الحسن الهاشمي مولاهم، صدوق تُوفّي سنة (١٤٣هـ). التاريخ الكبير للبخاري ٦/ ٢٨١؛ تقريب التهذيب لابن حجر ص٤٠٦.

 <sup>(</sup>٩) تفسير الطبري ٦/ ١٧٥٠ تفسير ابن أبي حاتم ٢/ ٥٩٢ ـ ٩٩٣ والدر المنثور للسيوطي ٢/ ١٤٤٤.

حدثنا أبو عبيد، قال: حدثنا عبد الرحمٰن بن مهدي (١٠)، قال حدثنا سفيان بن سعيد (٢٠)، عن أبي حصين (٢٠)، عن أبي عبد الرحمٰن السلمي، أنَّ عليَّ بن أبي طالب مرَّ بقاصً يقص فقال: «هل تعلم الناسخ من المنسوخ؟ قال: (8.10)

وحدثنا القاسم بن سلام، قال: حدثنا عبد الله بن صالح، عن معاوية بن صالح، عن معاوية بن صالح، عن عن علي بن أبي طلحة القرشي، عن ابن عباس في قوله جل وحز: ﴿وَمَن يُوْتَ ٱلْحِكَمَةَ فَقَدْ أُوتِى خَيْراً كَيْرًا كَيْرًا ﴾ [البقرة: ٢٦٩] فقال: «المعرفة بالقرآن ناسخه ومنسوخه، ومحكمه ومتشابهه، ومقدَّمه ومؤخّره، وحلاله وحرامه، وأمثاله) (٥٠).

فأما قوله: ﴿وَمَا يَسْلَمُ تَأْوِيلُهُ إِلَّا اللَّهُ ﴾ [آل عمران: ٧]؛ يعني: يوم القيامة لا يعلمه إلا الله (٢).

قال أبو عبد الله<sup>(۷۷)</sup>: وروي عن أبي الأحوص<sup>(۸)</sup>، **عن عبد اللهُ<sup>(۱)</sup>** قال: «لكل آية من كتاب الله ظهر وبطن، وحد ومطلع»<sup>(۱۱)</sup>.

 <sup>(</sup>١) عبد الرحمٰن بن مهدي بن حسان بن عبد الرحمٰن العنبري وقيل الأزدي مولاهم أبو سعيد البصري اللؤلؤي الحافظ الإمام العلم، تُوفِي سنة (٢٩٨هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص٣٥١.

<sup>(</sup>۲) هو: الثوري.

 <sup>(</sup>٣) عثمان بن عاصم بن حصين ويقال: يزيد بن كثير بن زيد بن مرة أبو حصين الأسدي
 الكوفي، ثقة ثبت، تُوفِي سنة (١٢٨هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص١٨٤.

<sup>(</sup>٤) رواه عبد الرزاق في مصنفه، كتاب الجمعة، باب القصاص، ٣٠/٢٠، وقم الحديث ٥٤٠١، وابن أبي شببة في مصنفه، كتاب الأدب، باب من كره القصص وضَرَب فيه، ٥/٩٠، وقم الحديث ٢٦١٩٢؛ والبيهقي في سننه، كتاب آداب التقاضي، باب إثم من أفتى أو قضى بغير علم ٢٠٠/١٠ رقم الحديث ٢٠٣٦٠.

 <sup>(</sup>٥) تفسير الطبري ٥/ ٩٧٦، الدر المنثور ٦٦/٢.

<sup>(</sup>٦) من رواية ابن عباس، تفسير ابن أبي حاتم ٢/ ٥٩٧ في المخطوط: يعلمها.

<sup>(</sup>V) الحارث المحاسبي.

<sup>(</sup>٨) عوف بن مالك، سبقت ترجمته. (٩) ابن مسعود ﷺ.

<sup>(</sup>١٠) روي عن ابن مسعود مرفوعًا في التمهيد، التمهيد لما في الموطأ لابن عبد البر ٨/ ٢٨٢.

قال أبو عبد الله: أما ظاهرها فتلاوتها، وأما باطنها فتأويلها، وأما حدُّها فمنتهى فهمها، وعند هذه الخلة فرَّق الله بين الصادقين والكاذبين ممن تلاها، أو من عرف تفسيرها ولم يبلغ منتهى فهمها، أو صادق بلغ منتهى فهمها؛ لأن أقل الصدق من المؤمن المريد بعد الإيمان بالآية أن يفهمها عن ربه وأن يعمل بها. وإنما قصر الناس عن فهمها قلة تعظيمهم لقائلها.

وأما مطلعها فمجاوزة حدها بالغلو والتعمق والفجور والمعاصي؛ من ذلك قول الله جل وعز: ﴿ قِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَلا تَشْتُدُوهَا﴾ [البقرة: ٢٧٩].

وقال غيره (۱٬): **وروي عن ابن عباس قال**: «أنزل القرآن على أربعة أوجه: حلال وحرام لا يسع جهله، وتفسير يعلمه العلماء، وعربية تعرفها العرب، وتأويل لا يعلمه إلا الله، يقول الراسخون في العلم آمنا به كلً من عند ربنا) (۱٪).

وكان ابن عباس يقرأ: «وما يعلم تأويله إلا الله، ويقول الراسخون في العلم آمنا به (٣).

وقال عَبِيلةُ السّلْماني (٤): «من أين يعلمون تأويله؟ وإنما انتهى علم

<sup>(</sup>١) يعني: غير عبد الله بن مسعود المذكور آنفًا.

<sup>(</sup>٢) الحديث إلى قوله: ولا يعلمه إلا الله، من رواية ابن عباس ألى وقوفًا ومرفوعًا ولا تخلو الروايات فيه من مقال، وقد قال الطبري بعد عرضه الرواية: خبر في إسناده نظر. وضعفه الألباني أيضًا، ومن قوله: يقول الراسخون... إلخ بهذا اللفظ في تفسير ابن أبي زمنين. تفسير الطبري ١/ ١٧٥ تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين ١/ ٢٧٥ والألباني في السلسلة الضعيفة ٢٧١/١٣، رقم الحديث. ٢٦١٣.

<sup>(</sup>٣) تفسير عبد الرزاق الصنعاني ١/ ٣٨٤؛ وتفسير الطبري ٢٠٢/٦.

 <sup>(</sup>٤) عبيدة بن عمرو ويقال: ابن قيس بن عمرو السلماني المرادي أبو عمرو الكوفي، أسلم قبل وفاة النبي صلى الله عليه وسلم بسنتين ولم يلقه، تُوفِّي سنة أربع وسبعين. تقريب التهذيب لابن حجر ص٣٧٩.

مُقَدِّمَةُ لِلنَوَلِفِ

10

الراسخين إلى أن قالوا: ﴿ مَامَنَّا بِهِ ۚ كُلُّ مِنْ عِندِ رَبِّناً ﴾ (١) [آل عمران: ٧].

وقال قتادة: ﴿ وَكُلُّ مِنْ عِندِ رَبِّناً ﴾ المتشابه والمحكم » (٢).

وقال قتادة: «المحكم ما يعمل به، والمتشابه المنسوخ الذي  ${}^{(7)}$ .

قال الكلبي: «هو ﴿الْمَرَى [البقرة: ١] و﴿الرَّهِ [يونس: ١] ﴿الْمَرَّ ﴾ [الرعد: ١] و﴿النَصَ ﴾ [الأعراف: ١] وأشباه ذلك (٤).

وقال ابن عباس: «هو التقديم والتأخير، والمقطوع والموصول، والخاص والعام»(٥).

وقال مجاهد: ﴿ وَهُنَّ أَمُّ ٱلْكِنْكِ ﴾ [آل عمران: ٧]؛ يعني: ما فيه من الحلال والحرام، وما سوى ذلك منه المتشابه (٢٠).

وسئل مالك بن أنس(٧) عن قوله تعالى: ﴿ وَمَا يَصَّلَمُ تَأْوِيلَهُۥ إِلَّا

<sup>(</sup>١) قال الطبري: والصواب عندنا في ذلك أنهم مرفوعون بجملة خبرهم بعدهم وهو: «يقولون»، لما قد بَيِّنًا قبلُ من أنهم لا يعلمون تأويل المتشابه الذي ذكره الله على في هذه الآية، وهو فيما بلغني مع ذلك في قراءة أَبَيّ: (ويقول الراسخون في العلم) كما ذكرناه عن ابن عباس أنه كان يقرؤه، وفي قراءة عبد الله: (إنْ تأويله إلا عند الله والراسخون في العلم يقولون). تفسير الطبري ٢٠٤/٢.

 <sup>(</sup>٢) لم أجده بهذا اللفظ، وروي بمعناه عن قتادة قال: ﴿ يَقُولُهُمُ كَامَنًا يِوبِ ﴾ [آل عمران: ٧]
 قال: آمنوا بمتشابهه وعملوا بمحكمه، فأحلوا حلاله وحرموا حرامه. تفسير ابن أبي
 حاتم ٢٠٠/٣٠.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري ٦/ ١٧٥.

<sup>(</sup>٤) مروي عن مقّاتل. تفسير ابن أبي حاتم ٢/٥٩٣.

 <sup>(</sup>٥) لم اجده.
 (٦) تفسير الطبري ٦/١٧٧؛ والدر المنثور للسيوطي ١٤٥/٢.

 <sup>(</sup>٧) مالك بن أنس بن مالك بن أبي عامر بن عمرو الأصبحي الحميري أبو عبد الله المدني الفقيه، أحد أعلام الإسلام إمام دار الهجرة، صاحب الموطأ، مات في صفر سنة (١٧٩هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص٣٣٧.

الله الآية: أيعلم تأويله الراسخون في العلم؟ قال: «لا، وإنما معنى ذلك أن قال: ﴿وَإِنَمَا مَعْنَى خَلُكُ أَنْ قال: ﴿وَمَا يَمْنُكُونَ مَامَنًا بِهِ كُلُّ مِّنْ عِنْدِ رَبِّناً ﴾ [آل عمران: ٧] ثم أخبر فقال: ﴿وَالنَّسِحُونَ فِي الْمِلْمِ يَعُولُونَ مَامَنًا بِهِ كُلُّ مِّنْ عِنْدِ رَبِّناً ﴾ [آل عمران: ٧]، وليس يعلمون تأويله، والآية التي بعدها أشد عندي؛ قوله: ﴿رَبَّنَا لَا تُرَغَ قُلُونَا بِهُ لَوَيْنَا ﴾ [آل عمران: ٨]».

قال مالك: ﴿ وَالرَّسِحُونَ فِي ٱلْمِلْرِ ﴾ هم العاملون بما علموا المتَّبعون له (٢٠).

قال أبو عُبَيْدة (٣): ﴿ وَوَأَخَرُ مُتَشَرِهَكَ ۗ آلَ عمران: ٧] يشبه بعضه بعضه (٤).

وذكر عن مجاهد أنه قال: يعلمونه ويقولون: آمنا به.

وقال بعض أهل اللغة: «وإنما معناه كأنه قال: والراسخون في العلم قائلون آمنا به».



<sup>(</sup>۱) البيان والتحصيل لابن رشد ۲۵۸/۱۸.

 <sup>(</sup>۲) المرجع السابق ۱۹/۱۷.
 (۳) معمر بن المثنى، أبو عبيدة التيمي مولاهم البصري النحوي، تُوفِّي سنة

<sup>(</sup>۲۰۸هـ). تقریب التهذیب لابن حجر ص۵۶۱. (٤) مجاز القرآن لأبي عبیدة ۸۲/۱.

## بَابْ مَالَايَجُوْزُفِيْ النَّشِخُ وَمَا يَجُوْزُ ذَالِكَ فِيْهِ (١)

اعلم أن النسخ لا يجوز في معنيين، ومن دان بأنه يجوز فيهما النسخ فقد كفر:

لا يحل لأحد أن يعتقد أن مِنح الله ـ جل ثناؤه ـ ولا صفاته استاع السخ ني ولا أسماؤه يجوز أن يَشْمَخ ـ جل وعز ـ منها شيئًا؛ لأن الله ـ جل وعز ـ المحسن الله المحسنى المحسنى وصف نفسه بصفاته الكاملة، وامتدح بهِ لَجه الطاهرة [٩٨] وبأسمائه والصفات العليا المحسنى، فمن أجاز النسخ فيها أجاز أن يبدل أسماءه الحسنى فيبدلها قبيحة سَوْأَى، وصفاته الكاملة العلا فتكون دَيْبَة ناقصة سفلى، ومِدَحه الطاهرة فتكون مذمومة دنيَّة! جل وتعالى عن ذلك علوًا كبيرًا.

• ولا يجوز النسخ في أخباره تعالى عمًّا كان ويكون (٢)، فيكون امتاع السخ في بذلك منصرفًا من الصدق إلى الكذب، ومن الحق إلى الهزل واللعب، الأخبار وإنما يَنسَخُ أخبارَه الكذَّابُ أو المُخْبِرُ بالظَّنِّ، فيرجع عن قوله إلى أن يكذب نفسه، ويبطل قوله، وذلك كقول القائل: رأيت كذا وسمعت كذا، ثم يقول بعدُّ: لم يكن ما أخبرتُ أني رأيتُه وسمعتُه، ويخبر أن شيئًا قد كان ثم يخبر أنه لم يكن، أو يخبر أن شيئًا سيكون ثم يخبر أنه لا يكن، أو يخبر أن شيئًا سيكون ثم يخبر أنه لا يكون، فيكذب نفسه فيما أخبر، ويدل أنه أخبر بما لا يعلمه، أو

<sup>(</sup>١) في المخطوط: «وما يجوز ذلك قبله»، ولعله خطأ من الناسخ.

 <sup>(</sup>۲) ينظر: الإحكام في أصول الأحكام للشيرازي ٤/٤٧٤؛ الناسخ والمنسوخ للنحاس ص٢٦، ونواسخ القرآن لابن الجوزى ص٩٠.

يكذب نفسه فيخبر أن ما أخبر به أنه سيكون إنما قال متعمدًا للكذب، أو قاله بالظن، وأنه كان جاهلًا به ثم رجع عن ظنه، وذلك صفة الكذاب.

البرد صلى وقد جوَّز فريق من الروافض في أخبار الله جل ثناؤه التناسُخَ، الرافضة في وهذا كفر<sup>(۱)</sup>؛ لا يجوز أن ينسخ الله خبره أنه خلق آدم وأسكنه الجنة، جواز النخ في وأمر الملائكة أن يسجدوا له، فسجدت الملائكة كلها إلا إبليس، الأخبار ولا خبره عمًّا مضى من الرسل، وعما كان في الدهور الخالية مما أخبر أنه كان؛ فيخبر أن ذلك لم يكن.

وكذلك ما أخبر هذا أنه سيقيم القيامة وأنه يبعث من في القبور، وأنه يصير العباد فريقًا في الجنة وفريقًا في السعير، ولا ما يقول أهل المجنة وأهل النار، وأنه يُخَلِّدُ أهلَ الجنة فيها، ويُخَلِّدُ المشركين في العذاب الأليم، فيخبر بخلاف ذلك كله؛ لأن ذلك يوجب بالخبر الثاني لزوم الكذب في الأول، ولزوم البداء، وأنه أراد أن يفعل فاستبدل إرادة ألا يفعل ورجوعًا عن قوله، والرجوع عن القول: الكذب. والبداء: من الجهل بالعواقب، وفي ذلك حدوث الإرادات في ذاته بالذوات (٢)، وذو البداوات جاهل بما يكون فيما يستقبل.

ولا جائز أن يخبر بأمر قد كان، ثم يخبر أنه لم يكن، أو يخبر

<sup>(</sup>١) القول بالبداء على الله ﷺ من أصول الروافض، ومعناه: ظهور الشيء بعد خفائه؛ أي: أن الله أمر بشيء أو نهى عن شيء دون أن يعلم عاقبة الأمر والنهي، ثم بدا له رأي فنسخ الحكم الأول، وهذا فيه لزوم الجهل على الله \_ جل وتقدس \_، ويعتقد أن واضعه هو: محمد بن يعقوب الكليني (ت٣٢٩هـ) تقريبًا، وقد وضعه في قسم الأصول من الكافي، وجعله ضمن كتاب التوحيد، وخصص له بابًا بعنوان «باب البداء» وذكر فيه ستة عشر حديثًا من الأحاديث المنسوبة للأثمة. أصول مذهب الشيعة الإمامية للقفاري ٣٧/٧٤.

 <sup>(</sup>۲) ينكر المحاسبي كلَّللهٔ حدوث الإرادات وتجددها للرب سبحانه، ويرى أنها قديمة
 لا تتجدد، وقد سبق بيان خطأ هذا المعتقد. انظر: ص٤٤.

بأمر لا يكون، ثم يخبر أنه سيكون، أو يخبر أنه لا يفعل، ثم يخبر أنه سيفعل، ثم يخبر أنه سيفعل، كما أنه سيفعل، أو يخبر أنه يقعله، كما قال للنبي على المنتجاب التَيْتِانُ التَيْتِانُ الله الحراب: ١٤٠، فأخبر أنه آخر من يبعث، ثم يخبر أنه يَبعث بعده أنبيًا، أو يَبعث نبيًا بعدما أخبر أنه آخر من يبعث من النبيين.

وكما قال للأعراب: ﴿فَقُلُ لَن تَغَرُّجُوا مَعِيَ أَبَدًّا ﴾ (١) [التوبة: ٨٣].

فلما قالوا بعد خبره هذا: ﴿ ذَرُونَا نَتَبِعَكُمْ ﴾ [الفتح: ١٥] قال الله جل وعـز: ﴿ وُبِيدُوكَ أَن يُبُـرِّوُا كَلَمُ اللهُ قُل أَن تَتَبِعُونَا كَذَلِكُمْ قَالَ اللهُ أَن تَتَبِعُونَا كَذَلِكُمْ قَالَ اللهُ مِن قَبَـلُّهُ ﴾ [الفتح: ١٥]، وقال: ﴿لا نَبْدِيلَ لِكَلِمَتِ اللهِ ﴿١٣ لِمِن اللهِ لَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

وكذلك لا يجوز إذا أخبر أن صفاته حسنة عليا، أن يخبر بعد ذلك أنها دنية سفلى، أو يصف نفسه بأنه جاهل ببعض الغيب بعدما أخبر أنه عالم الغيب، وأنه لا يبصر ما قد كان، ولا يسمع الأصوات، وأنه لا قوة له ولا قدرة على الأشياء، ولم يتكلم بشيء، ولا الكلام كان منه، ولا له الخلق والأمر، وأنه تحت الأرض لا على العرش! جل عن ذلك وتعالى علوًا كبيرًا.

فإذا عرفت ذلك واستيقنته فتلوت آية في ظاهر تلاوتها تحسب أنها ناسخة لبعض أخباره، كقوله في فرعون: ﴿مَقَّىٰ إِذَا آدَرَكُهُ أَنْهَا ناسخة لبعض أخباره، كقوله في فرعون: ﴿مَقَّىٰ إِذَا آدَرَكُهُ الْمُدَنُّ لِبَكَانِكُ لِللهِ المُوسَى: ١٩٦، وقال: ﴿فَالْلَوْمُ النَّارُ ﴾ [مود: ١٩٨] أنه لم يرد

<sup>(</sup>١) في المخطوط: (قل).

 <sup>(</sup>٢) في المخطوط: «لا تبديل لكلماته»، فربما قصد آية يونس المثبتة أو آية الكهف وهي: ﴿لا مُبَيِّلُ لِكِلْمَنْتِينِ﴾ [الكهف: ٢٧]، فقد وافق مطلع الأولى ختام الثانية.
 (٣) في المخطوط: فلما أدركه الغرق.

به نجاة من الغرق في الدنيا، ولا من العذاب في الآخرة. وقد تأول قوم أن الله جل ذكره عنى (١) أن ينجيه ببدنه من النار إذا آمن عند الغرق (٢)، وقالوا: إنما ذكر أن قوم فرعون يدخلون النار ولم يذكر أنه يدخل فرعون النار، وإنما قال: ﴿يَقُدُمُ قَرَمَهُۥ يَرَمَ ٱلْقِيكَمَةِ فَٱوْرَدَهُمُ اللَّهَارُ وقال: ﴿وَمَاكَ يِعَالِ فِرْمَونَ اللَّهَارُ وقال: ﴿وَمَاكَ يِعَالِ فِرْمَونَ اللَّهَارُ وَاللهِ اللَّهَ ولم يقل: بفرعونُ، وقال: ﴿وَمَاكَ يِعَالِ فِرْمَونَ اللَّهَالِ وَمَونَ اللَّهَالَ وَمَاكَ إِعَالَ فَرْمَونَ اللَّهَالَ فَاللَّهُ ولم يقل: بفرعون.

وهذا كذب على الله ؛ لأن الله \_ جل وعز \_ يقول : ﴿ فَأَخَدُهُ أَلَهُ ثَكَا الْكَثِرَةِ وَالْمُولَةِ النازعات: ٢٥] وإنما معنى قوله : ﴿ تُنَجِّيكَ بِبَدَيْكَ ﴾ [يونس: ٢٦] أن الله \_ جل وعز لها غرق فرعون وقومه لم توقن بنو إسرائيل بذلك وقالوا: ما غرق فرعون وإننا نخاف أن يلحقنا فيقتلنا، فأمر الله جل ثناؤه البحر [٩٩] فألقى بَدَنَهُ بغير رُوح ؛ جِيفةً على ضفة البحر ؛ ليستبين بنو إسرائيل بغرقه، فلما ألقاه البحر، نَظَرتُ إليه بنو إسرائيل فجعلوا يمثّلون به (٢٠).

وكذلك إذا تلوت قوله: ﴿ فَلَيْفَلَمْنَ اللَّهُ ٱلَّذِينَ صَدَقُولُ [العنكبوت: ٣] الآية، وقوله: ﴿ وَلَمَّا يَعْلَمُ اللَّهُ ٱلَّذِينَ جَنْهُ اللَّهِ مَا لَكُمْ ﴾ [آل عمران: ١٤٢]

<sup>(</sup>١) في المخطوط: (عنا).

<sup>(</sup>٢) وقد ذهب إلى القول بإيمان فرعون ابن عربي، وغيره من الاتحادية، وقد رد عليهم الإمام ابن تيمية في ذلك فقال: «كُفر فرعون وموته كافرًا وكونه من أهل النار هو مما علم بالاضطرار من دين المسلمين بل ومن دين اليهود والنصارى، فإن أهل الملل الثلاثة متفقون على أنه من أعظم الخلق كفرًا، ولهذا لم يذكر الله تعالى في القرآن قصة كافر كما ذكر قصته في بسطها وتثنيتها، ولا ذكر عن كافر من الكفر أعظم مما ذكر من كفره واجترائه وكونه أشد الناس عذابًا يوم القيامة، إلخ. جامع الرسائل لابن تيمية ٢٠٣١،

<sup>(</sup>٣) قال ابن جرير: «يقول تعالى ذكره لفرعون: اليوم نجعلك على نجوة من الأرض ببدنك، يَنظُرُ إليك هالكًا مَن كَنْب بهلاكك ﴿إِنْكُونَكَ لِمَنْ خَلْقَكَ مَايَدُ ﴾ [يونس: ٩٦]، يقول: لمن بعدك من الناس عبرة يعتبرون بك، فينزجرون عن معصية الله، والكفر به والسعى في أرضه بالفساد». تفسير الطبري ١٩٤/١٥.

الآية، فظاهر التلاوة على استئناف العلم من الله، بجهاد المجاهدين، وصدق الصادقين، وكذب الكاذبين، وجل الله أن يستأنف علمًا بشيء، وكيف وكُلُّ شيء يكون فهو يُكرَّنه؟ فلم يأت إلا وقد تقدم العلم منه به، وكيف يأتي وكيف يكون، ولو لم يكن يعلم كيف يكون ما أحسن أن يُكرِّنه أبدًا؛ لأنه من ليس له علم بما يريد أن يصنعه كيف يكون يحسن أن يصنعه؟ ومن لم يحسن كيف يصنعه لم يقدر أن يصنعه.

وهذا نجده ضرورة في فطرنا، لو لم نر كتابًا قط، ولم نحسن أن نكتب، لم يجز لنا أن نكتب كتابًا مؤلفًا بمعاني مفهومة بالتخمين أبدًا، وكذلك جميع الصناعات، من لم يرها فيعلمها أو توصف له فيعلمها لم يحسن أن يأتي بها أبدًا، فالله جل ذكره أولى بعلم ما يكونه قبل أن يُكوّنه؛ ألم تسمعه يقول: ﴿ أَلاَ يَمْلُمُ مَنْ خَلَقَ وَهُو اللَّهِيثُ

وقد يستدل على ذلك من عقولنا، أن من فعل شيئًا بحكمة، فلم يفعله حتى كان عالمًا قبل أن يفعله كيف يفعله، فأتى به كما أراد أن يكون وقد علم كيف يجيء.

وقد امتدح الله \_ جل وعز \_ بعلم ما قد كان، وما سيكون، وما لا يكون لو كان كيف كان يكون. فمدح نفسه بعلم جميع الغيوب، لا يكون لو كان كيف كان يكون. فمدح نفسه بعلم جميع الغيوب، فقال جَلَّ مِن قائلٍ: ﴿وَرَبُّكُ أَعَلَمُ بِمَن فِي ٱلسَّنَوَتِ وَالْمَرَاءُ ٥٠]، وقال: ﴿وَيُقُو اللهُ فِي ٱلسَّنَوَتِ وَفِي ٱلْأَرْضُ يَمْلُمُ سِرَّكُمْ وَجَهَرَكُمْ ﴾ [الانعام: ٣]، وقال: ﴿عَكِلُمُ ٱلْفَيْبِ وَٱلشَّهَامُدُوَّ الانعام: ١٧].

وقال: ﴿ عَلِمَ اللَّهُ أَلَكُمُ سَتُذَكُّونَهُنَّ ﴾ [البقرة: ٣٥٥]، وقال: ﴿ عَلِمَ أَن سَيَّكُونُ مِنكُم تَرْجُنْكُ ﴾ الآية [المزمل: ٢٠]. وأخبر بما لا يكون أن لو كان كيف كان يكون، فقال جل وعز: ﴿ وَلَوْ رُبُواْ لَمَا نُهُواْ عَنْهُ ﴾ [الانعام: ٢٨]، وقال: ﴿ لَهِنْ أُمْوِجُوا لَا يَمْمُونَهُم ﴾ [الحشر: ١٢]، فأخبر أنه قد علم أنهم لو نصروهم لَولُوا الأدبار.

وإنما قوله: ﴿ حَنَّى نَشَارَ ﴾ [محمد: ٣١] ﴿ وَلَمَّا يَشَلَهِ ﴾ [آل عمران: الدي وَلَيَّمَا يَشَلَهُ ﴾ [آل عمران: الدي وَلَيَّمَا يَشَلَهُ ﴾ [المنكبوت: ٣] إنما يريد: حتى يراه فيكون معلومًا موجودًا؛ لأنه لا جائز أن يكون يعلم الشيء معدومًا قبل أن يكون، ويعلمه موجودًا كائنًا، فيعلم في وقت واحد أنه معدوم موجود؛ أنه قد كان وأنه لم يكن بعد، وهذا المحال.

وإنما لم يجز أن يقال: يعلم الله أن الشيء قد كان؛ لأن الشيء لم يكن بعد، لا أن الله جاهل به أنه سيكون، وذلك موجود فينا ونحن جهال، وعِلمنا مُحْدَث.

قد علمنا أن كل إنسان ميت، فكلَّما مات إنسان قلنا: قد علمنا أنه قد مات من غير أن نكون قبل موته جاهلين أنه سيموت، إلا أنَّا قد يحدث لنا العلم من الرؤية وحركة القلب إذا نظرنا إليه ميتًا بأنه ميتُ بأنه ميتُ

<sup>(</sup>١) يقول ابن تيمية كلله موضحًا الخلاف في علم الله وتعلقه بالمستقبل: «الناس المنتسبون إلى الإسلام في علم الله باعتبار تعلقه بالمستقبل على ثلاثة أقوال:

\_ أحدها: أنه يعلم المستقبلات بعلم قديم لازم لذاته، ولا يتجدد له عند وجود المعلوم، وهذا المعلوم، وهذا المعلوم، وهذا المعلوم، وهذا قول طائفة من الصفاتية من الكلابية والأشعرية، ومن وافقهم من الفقهاء والصوفية وأهل الحديث.

ـ ثانيها: أنه لا يعلم المحدثات إلا بعد حدوثها، وهذا أصل قول القدرية الذين يقولون: لم يعلم أفعال العباد إلا بعد وجودها وأن الأمر أُنُفٌ، لم يسبق القدر لا شقاوة ولا سعادة، وهم غلاة القدرية.

ـ ثالثها: أنه يعلمها قبل حدوثها، ويعلمها بعلم آخر حين وجودها، وهذا قول السلف. جامع المسائل لابن تيمية ١٧٧/٠.

والله جل ذكره لا تَحْدُثُ فيه الحوادث (۱)؛ لأنًا لم نجهل موت من مات أنه سيكون، وكذلك علمنا بأن النهار سيكون صبيحة ليلتنا، ثم يكون، فنعلم أنه قد كان من غير جهلٍ مِنًا تَقدَّمَ أنه سيكون، فكيف بالقديم الأزلي (۱) الذي لا يكون موت ولا نهار ولا شيء من الأشياء إلا وهو يخلقه، ونحن لا نخلق شيئًا؟!

وكذلك قوله جمل وعز: ﴿لَتَنْخُلُنَ ٱلْمُسَجِدَ ٱلْحَرَامَ إِن شَآةَ اللّهُ عَلِينَكَ﴾ [المفتح: ٢٧]، وقوله: ﴿وَلِنَا أَرُدُنَا أَنْ ثُمْلِكَ فَرَيَّةً أَمْرَا مُثَوْبِهَا﴾ [الإســراه: ١٦]، وقـــولــه: ﴿إِنَّمَا قَوْلُنَا لِنَوْءٍ إِذًا أَرْدَتُهُ أَن تُقُولَ لَهُم كُن فَيَكُونُ﴾ [النحل: ٤٤].

ليس ذلك ببدء منه لحدوث إرادة حدثت له، ولا أن يستأنف مشيئة لم تكن له (٢٠)، وذلك فعل الجاهل بالعواقب، الذي يريد الشيء وهو لا يعلم العواقب.

فلم يزل تعالى يريد ما يعلم أنه يكون، لم يستحدث إرادة لم تكن؛ لأن الإرادات إنما تحدث على قدر ما لم يعلم المريد، فأما من لم يزل يعلم ما يكون وما لا يكون من خير وشر، فقد أراد على علم لا يحدث له بداء، إذ كان لا يحدث فيه علم به (3).

وقد تأول بعض من يدَّعي السُّنَّة وبعض أهل البدع ذلك على الحدوث!!

<sup>(</sup>١) انظر الكلام على مسألة حلول الحوادث في ص٤٤.

 <sup>(</sup>۲) انظر الكلام على وصفه بالقديم ص٦٣.

 <sup>(</sup>٣) سبق الكلام على الصفات الاحتيارية وأن الله جل قدره يفعل ما يريد متى شاء.
 انظر: ص: ٤٤.

<sup>(</sup>٤) انظر التعليق على مسألة تجدد العلم في ص١٢٢.

فأما من ادَّعى السُّنَّة [١٠٠] فأراد إثبات القدر فقال: إرادة الله ـ جل وعز ـ أُحْدَثُ من تقديره؛ تقديره سابق الإرادة.

وأما بعض أهل البدع فزعموا أن الإرادة إنما هي خلق حادث وليست بمخلوقة، ولكن الله \_ جل وعز \_ بها كوَّن المخلوق، فزعمت أن الخلق غير المخلوق، وأن الخلق هو الإرادة، وأنها ليست بصفة لله من نفسه (().

وجلً الله أن يكون شيء حدث بغير إرادة منه، وجلً عن البداءات وتقلُّ الإرادات (٢).

فأما قوله: ﴿لَتَنْخُلُنَ ٱلْمُسْجِدَ ٱلْحَرَامَ إِن شَآةَ ٱللَّهُ ۗ [الفتح: ٢٧]، فإنه وعدهم الدخول على علم أنهم يدخلون.

وأما قوله: ﴿إِذَا أَرْدَنَهُ أَن تَقُولُ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴾ [النحل: ١٤]، وقوله: ﴿وَلِنَا أَرْدَناً أَن تُبَلِكَ وَيَهُ أَمَرنا مُقَوْبِهَا ﴾ [الإسراء: ٢١٦]، فإنه لم يزل يريد، قبل أن يحدث الشيء، أن يحدثه في وقت إحداثه. فلم يزل يريد إحداثه في الوقت المُؤخّر، فإذا جاء الوقت فهو أيضًا يريد أن يحدثه فيه، فبإرادته القديمة أحدثه في ذلك الوقت الذي فيه أحدثه".

<sup>(</sup>١) يقصد المحاسبي ببعض أهل البدع هنا المعتزلة، وعلى الأخص المتكلم المعتزلي الكبير أبا الهذيل العلاف، الذي كان يقول: خلق الشيء، الذي هو تكوينه بعد أن لم يكن هو غيره، وهو إرادته له، وقوله له: كن. مقالات الإسلاميين للأشعري ١/ ٣٣٠.

 <sup>(</sup>۲) يقصد بالتنزيه عن تقلب الإرادات معتقده الباطل أنها قديمة لا تتغير ولا تتجدد،
 وقد سبق في ص٤٣.

<sup>(</sup>٣) كلام المحاسبي كلله هنا متناقض؛ لأنه يقول: «فبإرادته القديمة أحدثه في ذلك الوقت»، ويقول قبله: «فلم يزل يريد إحداثه فإذا جاء الوقت فهو أيضًا يريد أن يحدثه! وهو ظاهر التناقض؛ «لأن هذه الإرادة إن كانت هي الإرادة الأزلية فلا فائدة من قوله هذا، وإن كانت إرادة حادثة نقض قوله، موقف ابن تيمية من الأشاعرة للمحمود ص٤٦٤.

فإرادة الله \_ جل وعز \_ دائمة له؛ لأنه مريد قبل الوقت الذي يُحْدِثُ فيه المخلوق، وفي الوقت الذي أحدثه فيه.

فأراد بقوله جل وعز: ﴿إِنَّا أَرْدَنُهُ [النحل: ٤٠]: إذا جاء الوقت الذي أردناه فيه، وهو له قبل في الوقت مريد، فأوقع ﴿إِنَّا ﴾ على الإرادة، وإنما أراد الوقت وهو مريد له أيضًا في الوقت.

والعرب تفعل هذا في مخاطبتها، يقول الرجل لآخر: متى تريد أن آتيك؟ فيقول: غدًا. فيسأله في ظاهر المسألة عن وقت إرادته، وإنما يريد الوقت الذي يجيء فيه. ولو أجابه على ظاهر مسألته إذا قال: متى تريد أجيتك؟ لقال: الساعة أريد أن تجيئني غدًا، فأجابه عن وقت المجيء، وإنما سأله في الظاهر عن وقت الإرادة، وهو يريد وقت المجيء، فأجابه عن معنى السؤال ولم يجبه عن ظاهر المسألة(١).

<sup>(</sup>١) هذا الكلام فرع عما سبقه، والمشكل فيه من كلام المحاسبي كلَّلْله إنكاره تجدد الإرادة، ولا شك أن مذهب أهل الشُّة والجماعة إثبات صفة الإرادة، لله سبحانه على وجه الكمال فهو يفعل ما يريد وقت ما يريد ﴿كُلَّ يَوْرٍ مُو فِي تَلْوَى [الرحمن: ٢٩] يرزق ويرفع ويخفض، سبحانه له الصفات العليا والأسماء الحسني.

إلى الوقت الذي لم يزل يريد أن يهلكها فيه (١٠).

وكذلك قوله ﷺ: ﴿إِنَّا مَمَكُمْ مُّسْتَعِعُونَ﴾ [الشعراء: ١٥]، ليس معناه إحداث سمع ولا تكلف لسمع ما يكون من المتكلم في وقت كلامه، وإنعا معنى ﴿إِنَّا مَمَكُمْ مُُسْتَعِعُونَ﴾، ﴿وَمَيْرَى اللهُ عَمَلَكُمُ ﴾ [السوية: ١٩٤]؛ أي: المسموع والمُبصر لن يخفى على سمعي ولا على بصري، أن أدركه سمعًا وبصرًا، لا بالحوادث في الله، جل وعز وتعالى عن ذلك.

وكذلك قوله: ﴿ أَعْمَلُواْ مَسَيْرَى اللهُ مَمَكُمُ وَرَسُولُمُهُ [السوبة: ١٠٥] لا يستحدث بصرًا ولا لحظًا محدثًا في ذاته، تعالى عن ذلك (٢٠).

وقد ذهب قوم أن لله \_ جل وعز \_ استماعًا حادثًا في ذاته، فذهب إلى ما يعقل من الخلق أنه يحدث فيهم علم لسمع ما يكون من قول عند سمعه للقول؛ لأن المخلوق إذا سمع الشيء حدث له عنه فَهمٌ عمًّا أُدْنُهُ من الصوت، وكذلك ذهب إلى أن رؤيةً تَحدُثُ له (۲).

قال أبو عبد الله (<sup>(3)</sup>: وهذا خطأ، وإنما معنى ﴿وَمَيْرَى﴾ و﴿إِنَّا مَكُمُ شُسِّيَهُونَ﴾: أن المَسموع والمُبصَر لم يَخْفَ على عيني ولا على

<sup>(</sup>١) انظر: التعليق في الصفحة السابقة.

<sup>(</sup>٢) وهذا أيضًا من الخطأ المتفرع عن الخطأ الأول في نفي الصفات الاختيارية، فرينا سبحانه يسمع ويرى كل شيء ولا يخفى عليه شيء. وقول المحاسبي: (أي: المسموع والمبصر لن يخفى على سمعي ولا على بصري، أن أدركه سممًا وبصرًا لا بالحوادث في الله) تأويل لسمع الله ويصره بالعلم، وهذا خلاف معتقد أهل الشُّتة الذين يثبتون السمع والبصر لله سبحانه كصفة فعلية اختيارية، يسمع متى شاء سبحانه، لا كسمع المخلوقين ولا كبصرهم، على حد قوله جل وتقدس: ﴿ فَيْسَ صِانَهُ عَلْ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلْهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلْهُ عَلَى اللهُ عَلْهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلْهُ عَلْهُ عَلَى عَلْهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلْهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلَى اللهُ عَلْهُ عَلَى عَلَى عَلْهُ عَلَى عَلْهُ عَلْهُ عَ

<sup>(</sup>٣) هذا اللازم الذي ذكره هنا من أن الاستماع ينتج عنه تعقل يحدث عن الاستماع مبني على فرضية التثبيه التي فر منها إلى التعطيل، وإنما كان يكفيه أن يثبت بلا تكيف ولا تشبيه ولا تمثيل، وهي طريقة الأثمة من أهل السُّنَّة رحمهم الله.

<sup>(</sup>٤) المقصود به: نفسه الحارث المحاسبي.

سمعي أن أدركه سمعًا وبصرًا، لا بالحوادث في الله جل وعز<sup>(۱)</sup>.

ومن ذهب إلى أنه يَحْدُثُ له استماعٌ مع حدوث المسموع، وإبصار مع حدوث المبصر، فقد ادَّعى على الله على ما لم يقل، وإنما على العباد التسليم كما قال، وأنه عالم سميع بصير، ولا يريد ما لم يكن، وإنما معنى ﴿حَنَّ نَشَارَ﴾ [محمد: ٣١]: حتى يكون المعلوم، وكذلك حتى يكون المبصر والمسموع، ولا يخفى على الله على أن يعلمه موجودًا ويراه موجودًا ويسمعه موجودًا بغير [١٠١] حدوث علم في الله - جل وعز - ولا سمع ولا بصر، ولا معنى حدث في ذات الله، جل الله عراره.

وكذلك قوله جل وعز: ﴿وَهُمُو ٱلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِمِهُ ۖ [الأنعام: ١٨]، تـوضـبـع مـا وقــوكـه: ﴿الرَّحْنُ مَلَ ٱلْمَدْشِ ٱسْتَوَىٰ﴾ [ظــه: ٥]، وقــال: ﴿وَآلِينَهُمْ مَن فِي بــنـوهـم فــه السَّمَآةِ أَن يَمْسِفَ بِكُمُ ٱلأَرْضَ﴾ [الــمـلـك: ١٦]، وقــال: ﴿إِلَيْهِ يَصْمَدُ ٱلْكِمُرُ النـنغ الطَّيِبُ﴾ [فاطر: ١٠]، وقال: ﴿يُمَيْرُ ٱلأَمْرَ مِنَ السَّمَآةِ إِلَى ٱلْأَرْضِ ثُمْ يَعْمُجُ

اَلسَّمَلَةِ أَن يَفْسِفَ بِكُمُّ ٱلأَرْضَ﴾ [الــمـلـك: ١٦]، وقــال: ﴿إِلَيْهِ يَصْعَدُ ٱلْكَلِّمُ السَّخَ اَلْطَيِّبُ﴾ [فاطر: ١٠]، وقـال: ﴿يُلَيِّرُ ٱلْأَمَرَ مِنَ السَّمَلَةِ إِلَى ٱلأَرْضِ ثُمَّ يَعْرَجُ إِلَيْهِ فِي يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ﴾ [الـــجـــة: ٥] الآيــة، وقــال: ﴿يَعْرَجُ ٱلْمَلَةِكُهُ وَالرُّوجُ﴾ [المعارج: ٤] الآية.

وقال لعيسى ﷺ: ﴿إِنِّي مُتَوَقِّيكَ وَرَافِتُكَ إِلَىٰ﴾ [آل عمران: ٥٥]، وقال: ﴿بَل رَّفَعُهُ اللَّهُ إِلَيْكِ﴾ [النساء: ١٥٨].

وقال: ﴿ فَالَّذِينَ عِنْدَ رَبِّكَ يُسَيِّحُونَ لَهُ ﴾ [فصلت: ٣٨] وذكر آلهة أنْ لو كانوا لابتغوا إلى طلبه سبيلًا حيث هو، فقال: ﴿ قُلُ لَوْ كَانَ مَمَلَةٍ

<sup>(</sup>١) انظر: ص٤٣ وما بعدها.

 <sup>(</sup>۲) بل إنه متسق مع لفظ القرآن ومع مقتضى التنزيه وإثبات الكمالات المطلقة لسائر الأوصاف له سيحانه.

فَهُمُ القُّرُّآنِ وَمَعَانِ

الرد على من

کل مکان

مَالِمَةٌ كَمَا يَقُولُونَ إِذَا لَابْنَغَوَا إِلَى ذِى ٱلْمَرْشِ سَبِيلًا﴾ [الإسراء: ٤٢]، وقال: ﴿سَيِّج أَسْمَ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَىٰ﴾ [الأعلى: ١]، فلن ينسخ ذلك أبدًا.

فإذا تلوتَ ما يكون كأنه نسخ أو خلاف هذا الظاهر، فاعلم أن ذلك ليس بنسخ ولا بمضادٍّ لهذا.

وذلك كقوله: ﴿وَهُوَ ٱلَّذِى فِي ٱلسَّمَآءِ إِلَهٌ وَفِي ٱلْأَرْضِ إِلَهُ ﴾ [الزخرف: ٨٤]، وقوله: ﴿وَغَنَّ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ ٱلْوَرِيدِ﴾ [ق: ١٦]، وقوله: ﴿وَهُوَ اللَّهُ فِي السَّمَنَوَتِ وَفِي ٱلْأَرْضِ يَقْلَمُ مِرَّكُمْ وَجَهْرَكُمْ﴾ [الأنعام: ٣] الآية. وقوله: ﴿ مَا يَكُونُ مِن نَّجْوَىٰ ثَلَاثَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ ﴾ [المجادلة: ٧] الآية، فليس بناسخ لذلك، ولا ذلك ناسخ لهذا ولا هذا ضدَّ ذلك، ولكن معنى ذلك غير معنى هذا.

هذه الآية معناها: أن الله \_ جل وعز \_ لم يرد الكون بذاته في أسفل الأشياء، وينتقل فيها لانتقالها، وينهض فيها على أقدارها، ويزول عنها عند فنائها، جل مولانا وتعالى عن ذلك علوًّا كبيرًا.

وقد ادَّعي بعض أهل الضلال(١): فزعموا أن الله \_ جل وعز \_ زمم أن الله في في كل مكان بنفسه، كائنًا كما هو على العرش، لا فرق بين ذلك عندهم، ثم أحالوا في النفي بعد تثبيت ما يجوز عليهم في قولهم ما نفوا؛ لأن كل من ثبت شيئًا في المعنى ثم نفاه بالقول لم يُغْن عنه نفيه بلسانه، وقد تديَّن ـ لما يلزمه في المعنى ـ بما نفي، كالنصاري زعمت أنهم يعبدون ثلاثة وأن ذلك ليس بشرك، وأن معنى الثلاثة معنى واحد، فلم يغن عنهم نفيهم الشرك بقولهم وقد دانوا به في المعنى، وكذلك جميع أهل الضلال ينفون الكفر ويتبرؤون منه وهم كافرون،

(١) قال بهذا القول عامة المعتزلة والجهمية والخوارج والأشاعرة والصوفية على تفاوت بينهم. الإبانة عن أصول الديانة للأشعري ص١٠٨؛ ومقالات الإسلاميين للأشعري ١/ ١٣١؛ بيان تلبيس الجهمية لابن تيمية ١٩/٢.

وكذلك جميع أهل البدع ينفون البدع بقولهم ويتبرؤون منها، وقد دانوا الله تبارك وتعالى بها، وكذلك هؤلاء في نفيهم بعد تثبيتهم معنى ما نفوا فاحتجوا بهذه الآية أن الله على في كل شيء بنفسه كائنًا، ثم نفوا معنى ما ثبّوا فقالوا: لا كالشيء في الشيء، فأحالوا؛ لأن ما كان في الأشياء فهو كالشيء وإن نفوه بألسنتهم.

۔ قلتُ: فبيِّن لي معنى ذلك كله.

قال: أما معنى قوله تعالى: ﴿يَمَّلُمُ ۗ [المنافقون: ١] ﴿وَسَيَرَى اللهُ ﴾ [التوبة: ٩٤] ﴿إِنَّا مَمَّكُم مُّسْتَمِعُونَ ﴾ [الشعراء: ١٥] ﴿ فَإِنْمَا معناه: حتى يكون الموجودُ فنعلمه موجودًا، ونسمعه مسموعًا، ونبصره مبصرًا، لا على استحداث علم ولا سمع ولا بصر (٣).

وأما قوله: ﴿إِذَا أَرْدَتُهُ ۗ [النحل: ٤٠] فمعناه: إذا جاء وقت كون المراد فيه (٤٠).

 <sup>(</sup>١) قوله تعالى في سورة المجادلة: ﴿مَا يَكُونُ مِن تَّقِرَىٰ ثَلَثَةٌ إِلَّا هُو رَايِمُهُمْ.
 [المحادلة: ٧].

 <sup>(</sup>٢) ﴿ يَشْلُمُ ﴾ وقد وردت كثيرًا مثل قوله: ﴿ يَشْلُمُ بِرَثِكُمْ بَرَجْهَرُكُمْ ﴾ [الأنعام: ٣]، وقوله: ﴿ وَسَرَىٰكَ أَشْدَيْمُ وَاللَّهُ إِللَّهُ مِنْكُمْ شَنْتَيْمُونَ ﴾ [الشواء: ١٥].

<sup>(</sup>٣) هذا من التأويل الباطل الذي سبق بيانه في ص١٢٦.

<sup>(</sup>٤) هذا تأويل للإرادة الاختيارية وقد سبق بيانه، ص٤٣.

العرش، والعرش على السماء؛ لأن من كان فوق شيء على السماء، فهو في السماء، وقد قال مثل ذلك: ﴿ فَيَسِبُواْ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [التوبة: ٢]؛ يعني: على الأرض لا يريد الدخول [١٠٦] في جوفها، وكذلك قوله: ﴿ وَلَأُصُلِيَنَكُمْ فِي جُدُّاهِ ٱلنَّمَلَةِ ﴾ (قال: ﴿ فَأَينَكُمْ مَن فِي السَّمَلَةِ ﴾ وقال: ﴿ وَأَينَمُ مَن فِي السَّمَلَةِ ﴾ ثم فصَّل فقال: ﴿ أَن يَغْيفَ بِكُمُ ٱلْأَرْضَ ﴾ [الملك: ٢١]، ولم يصله بمعنى فيشتبه ذلك، فلم يكن لذلك معنى إذ فصل بقوله: ﴿ فِي ٱلسَّمَلَةِ ﴾ ـ ثم استأنف التخويف بالخسف \_ إلا أنه على العرش فوق السماء.

وقال: ﴿ يُدَبِّرُ ٱلأَمْرَ مِنَ السَّمَآءِ إِلَى ٱلأَدْضِ ثُمَّ يَسَّعُ إِلَيْهِ فِي يَوْمِ ﴾ [السجدة: ٥] الآية. وقال: ﴿ فَتَنْعُ ٱلْمَلَتِكَةُ وَالرَّوْعُ إِلَيْهِ اللمعارج: ٤]، فبين عروج الأمر، وعروج الملائكة، ثم وصف صعودها بالارتفاع صاعدة إليه، فقال: ﴿ إِلَيْهِ يَسْمَدُ ٱلْكُورُ ٱلطَّيْبُ ﴾ [فاطر: ١٠]. وقال: ﴿ تُمَّ يَشَرُعُ إِلَيْهِ ﴾، ثم قال: ﴿ إِلَيْهِ يَسْمَدُ ٱلْكُورُ ٱلطَيْبُ ﴾ [فاطر: ١٠]. فقلر صعودها وفصله من قوله إليه كقول القائل: صعدت إلى فلان في يوم أو في ليلة؛ وإن صعودك إليه في يوم، فإذا صعدوا إلى العرش فقد صعدوا إلى الله جل وعز، وإن كانوا لم يروه، ولم يساووه في الارتفاع في علوه، فإنهم قد صعدوا من الأرض وعرجوا بالأمر إلى العلو الذي الذي الله جل وعز فوقه.

وقال: ﴿ إِلَيْهِ يَصْعَدُ ٱلْكَامِرُ ٱلطَّيِّبُ ﴾ [فاطر: ١٠].

وكلام الملائكة أكثر وأطيب من كلام الآدميين، فلم يقل: ينزل إليه الكلم الطيب.

وقال: ﴿ بَل رَّفَعَهُ ٱللَّهُ إِلَيْهِ ﴾ [النساء: ١٥٨] ولم يقل: عنده.

<sup>(</sup>١) في المخطوط: «لأصلبنكم» بدون الواو.

وقال عن فرعون: ﴿...لَعَلِمْ أَبَلُغُ ٱلْأَسْبَنَ ۗ ۚ أَسَبَكِ السَّمَوَتِ

قَاطُلِعَ إِلَى إِلَكِهِ مُوسَىٰ ثِم استأنف فقال: ﴿وَإِلَى لَأَظُنُّهُ كَنِابًا ﴾ [عافر: ٣٦ - ٣٣] فيما قال لي: إنه في السماء، فطّلَبَهُ حيث قال له موسى؛ مع الظن منه بموسى ﷺ أخبره أنه في كل مكان بذاته لطلبه في الأرض أو في بيته وبدنه ولم يتعنَّ ببنيان الصرح.

وأما الآيات الأخر التي نزعوا بها، فقد أبان الله \_ جل وعز \_ في تلاوتها أنه لا يريد أنه كائن في الأشياء بنفسه، إذ وصلها ولم يقطعها كما قطع الكلام الذي أراد به كونه فوق عرشه، فقال في : ﴿أَنَّ رَزَ أَنَّ الله يَعْلَمُ مَا فِي السَّكَوْتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِي [المحادلة: ٧]، فبدأ بالعلم وأخبر أنه مع كل مُنَاج حيثُ وُجِدَ، وختم الآية بالعلم وقال: ﴿إِنَّ الله يَوْمُ عَلِيمُ المحادلة: ٧]، فبذأ بالعلم وختم بالعلم.

فبين أنه أراد أنه يعلمهم حيث ما كانوا، لا يخفون عليه ولا يخفى عليه مناجاتهم، تفردوا أو اجتمعوا.

ولو اجتمع قوم في السفل، وناظر إليهم في العلو، يسمع كلامهم فقال: إني لم أزل معكم أراكم وأعلم مناجاتكم؛ كان صادقًا، ولله المثل الأعلى عن شبه الخلق.

وقد روى ابن مسعود ما يدل على ذلك فقال: «اجتمع ثلاثة نفر عند الكعبة فقال أحدهم: أترون أن الله يسمع ما نقول؟ فقال بعضهم: يسمع إن جَهَرْنا ولا يسمع إن أَخْفَيْنا، وقال بعضهم: إن كان يسمع إذا جهرنا فإنه يسمع إذا أخفينا، فأنزل الله عَنْ ﴿ وَمَا كُنتُمْ تَسْتَبْرُونَ أَن يَشْكَرُمُ وَلا جُلُودُكُمُ ﴿ [فسلت: ٢٢] الآية (١٠٠٠).

 <sup>(</sup>۱) رواه البخاري في صحيحه، كتاب تفسير القرآن، باب ﴿وَثَلِكُمْ ظَلْكُمُ الَّذِي ظَنَنتُد مِرْيَكُمْ أَنُونَكُمْ قَاضَبَحْتُم بَنَ لَلْفَندِينَ﴾ [فصلت: ٣٣] ٢٩/١٦، رقم الحديث ٤٨١٧.

فإن أبوا إلا ظاهر التلاوة وقالوا: هذا دعوى؛ خرجوا من قولهم في ظاهر التلاوة؛ لأن موضع الاثنين والثلاثة والأربعة وأكثر من ذلك وأقل من ذلك الواحد فهو معهم لا فيهم، وما كان مع الشيء فقد خلا جسمه منه، وبان كل واحد منهما بنفسه عن الآخر، وهذا خروج عن قولهم؛ لأن عندهم لا يخلو من الله سبحانه شيء أن يكون فيه بنفسه، فقد تركوا قولهم على ظاهر التلاوة؛ لأن الله تعالى قال: ﴿ وَهِهم عَلَى ظَاهِر التلاوة؛ لأن الله تعالى قال:

وكذلك قوله على: ﴿وَمَنْ أَثْرُهُ إِلَيْهِ مِنْ حَبِلِ ٱلْوَرِيدِ ﴾ فقد بيّن ما أراد بذلك فقال: ﴿وَلَقَدُ خَلْقًا ٱلْإِنْسُنَ وَفَعَلُ مَا تُوسُونُ بِهِ مَسْمُنْ ﴾، ثم قال: ﴿وَمَثْنُ أَوْبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبِلِ ٱلْوَبِيهِ [ق: ١٦]؛ أي: بعلمه، فتكون الإحاطة بالعلم أقرب إليه من عِرْقِ قلبه المتّصِل بقلبه.

فإن أبوا إلا ظاهر التلاوة، فإن ما قرب من الشيء ليس هو في الشيء، وأقرب ما يكون منه أن يلازقه. ولم يقل هان: إني فيكم، ولا إني في حبل الوريد، ولا إني أقرب فيكم من حبل الوريد، وظاهر التلاوة أنه ليس في حبل الوريد؛ لأنه لو كان في حبل الوريد، صار حبل الوريد أقرب إلينا؛ لأن ما كان فيه شيء فقد [١٠٦] حواه، وآخر حواه وهو دونه، كالرجل يكون في بيت في دار، فجدار البيت أقرب إلى الدار ممن هو في البيت، ولو كان ذلك كذلك لكان آخر حبل الوريد أقرب إلى قلوبنا منه، ومحال أن يكون ما في الوريد أقرب إلى الجسم من حبل الوريد، وإنما يكون أقرب إلى الجسم من حبل الوريد، وإنما يكون خارجًا منه أو كان بعضه في حبل الوريد، وبعضه خارجًا منه إلى التبعيض، ففي ظاهر التلاوة على دعواهم ما يدل أنه ليس في حبل الوريد كله، وإنما يدل أنه إما خارج منه أو بعضه خارج منه.

وكذلك قوله: ﴿ فِي اَلسَّكَاء إِلَهٌ وَفِي اَلاَّرَضِ إِلله ﴾ الازخرف: ١٤] فلم يقل في السماء ثم قطع كما قال: ﴿ مَالَينَمُ مَن فِي السَّكَةِ أَن يَعْسِفَ بِكُمُ الْأَرْضَ ﴾ [الملك: ١٦] فقال: ﴿ فِي السَّكَةِ إِلَهُ ﴾ فأخبر أنه إله أهل السماء وإله أهل الأرض، وذلك موجود في اللغة أن يقول القائل: من بخراسان؟ فيقال: ابن طاهر (١١)، وإنما هو في موضع. فجائز أن يقال: ابن طاهر أمير في خراسان، فيكون أميرًا في بلخ وسمرقند وكل مدنها.

هذا وإنما هو في موضع واحد، يخفى عليه ما وراء بيته، ولو كان على ظاهر اللفظ وفي معنى الكون، ما جاز أن يقال: أمير في البلد الذي هو فيه؛ لأنه في موضع واحد من بيته أو حيث كان، إنما هو في موضع جلوسه، وليس هو في داره أميرًا ولا في بيته كله، وإنما هو في موضع منه، لو كان معنى هذا معنى الكون، فكيف العالى فوق كل شيء؟! لا يخفى عليه شيء من الأشياء يدبره، فهو إله أهل السماء وإله أهل الأرض، لا إله فيهما سواه، فهو فيهما إله إذ كان معبّرًا لهما وما فيهما وهو على عرشه فوق كل شيء.



<sup>(</sup>١) عبد الله بن طاهر بن الحسين بن مصعب بن رزيق، أبو العباس الخزاعي، كان أحد الأجواد الممدوحين والسمحاء المذكورين، ولاه أمير المؤمنين المأمون الشام، ثم خراسان، وأقام بها حتى تُوفِّي سنة (٢٣٠هـ). تاريخ بغداد للخطيب ١١.١٢/١١ سير أعلام النبلاء ١٠/١٨٤.



وأما الأخبار فقد قال بعض الروافض: إن الله على ينسخ أخباره، وقال قوم من أهل السُّنَّة بنسخ الأخبار (١١)، لا على التعمَّد منهم، ولكن عن الإغفال والسهو عن الفحص عن معنى ذلك؛ فقال الكلبي: «إنه لما نزلت: ﴿إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللهِ حَسَبُ جَهَنَّرُ ﴾ [الأنبياء: ٨٩]، نسخها بقوله: ﴿إِنَّ ٱلَّذِبَ سَبَقَتْ لَهُم مِنَّا المُسْتَى ﴾ (الأنبياء: ٨٩)،

ومعنى ذلك: ألَّو كان نسخها أن الله الله الله على الما قال: ﴿إِنَّكُمْ وَمَا نَسَّبُلُونَ مِن دُوْنِ اللَّهِ حَسَّبُ جَهَنَّمَ ﴾ أنه أراد به أن يعذب عُزيرًا والملائكة والمسيح، فأوجب عليهم العذاب، ثم نسخ ذلك بعدما

<sup>(</sup>١) هو قول شاذ نُسب إلى عبد الرحمٰن بن زيد بن أسلم والسدي، وأجمعوا على رده؛ لأنه يؤدي إلى الكذب. الناسخ والمنسوخ للنحاس ص٦٦، نواسخ القرآن لابن الجوزي ص١٩٦١.

<sup>(</sup>٢) قال الكلبي: «قام رسول الله ﷺ مقابل باب الكعبة، ثم اقتراً هذه الآية: ﴿إِنَّكُمْ وَمَا تَشَبُدُونَ مِن دُونِ اللهِ حَسَبُ جَهَدَ أَشَر لَهَا وَدُودِكِ﴾
[الأنياء: ٩٨] فوجد منها أهل مكة وجدًا شديدًا، فقال ابن الزّيَعْرَى: يا محمد؛ أرأيت الآية التي قرأت آنفًا أفينا وهي آلهتنا خاصة، أم في الأمم وآلهتهم؟ قال: لا؛ بل فيكم وفي آلهتكم وفي الأمم وآلهتهم. فقال: خصمتك والكعبة؛ قد علمت أن النصاري يعبدون عيسى وأمه، وإن طائفة من الناس يعبدون الملائكة، أفليس هؤلاء مع آلهتنا في النار؟! فسكت رسول الله، وضحكت قريش ولجوا؛ فأنزل الله جواب قولهم: ﴿ ﴿إِنْ اللَّذِي سَهَلَتُ لَهُم مِنْنَا ٱلمُشْتَى أَلْتُهِي مَنْنَا المُراكة، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين ٣/ ١٦٢.

باث است

أوجبه، كما أوجب قيام الليل ثم نسخه (۱)، وكما أوجب تقديم الصدقة قبل نجوى النبي ﷺ ثم نسخها (۱)، وكما أوجب الصلاة إلى بيت المقدس ثم نسخه (۲).

ومعاذ الله أن يكون الله على أراد وأحبَّ تعنيب أوليائه من الملائكة، ولا المسيح ولا عُزير، وقد تقدمت فيهم أخبار من الله - جل وعز - بالولاية قبل أن ينزل آية العذاب في الآلهة، فلما أنزل آية العذاب لم يرد بها من تقدم منه القول بولايتهم، وإنما أراد من عبدوا سوى أوليائه، وكان خبرًا خاصًا لا عامًا (٤٠)، كما قال الله جل وعز: ﴿وَلِنَ رَبِّكَ لَذُو مَغْفِرَةٍ لِلنَّاسِ عَلَى ظُلْمِهِمُ الرعد: ٦]، ولم يرد الكافرين إذ لم يتوبوا ؛ لأنه قد تقدم فيهم أخبارٌ أنه لا يغفر لهم إن لم يتوبوا .

وقال الكلبي ومتَّبعوه أيضًا: قوله: ﴿وَٱلْمَلَتَكِكَةُ يُسَيِّمُونَ عِمَّدِ رَبِّهِمْ وَيَسَتَغْفِرُونَ لِمَن فِى ٱلْأَرْضُّ﴾ [الشورى: ٥]، نسخ ذلك بقوله: ﴿فَأَغْفِرٌ لِلَّذِينَ تَابُولُ وَالتَّبَعُولُ سَبِيلَكَ﴾ [٥]

 <sup>(</sup>١) يعني قوله تعالى: ﴿غَائِمُ النَّرَيْنَ ﴿ أَنْ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْكَ [المزمل: ١ ـ ٢] نسخت بقوله:
 ﴿أَذْ زَنْكَ يَمَدُّ أَنْكَ مَنْ أَنْنَ مِن أَنْنَي اللَّي فَهَمَدُ وَلِلْتَهُ وَمَلْهَدُ وَمَلَيْمٌ عَنِينَ أَلِينَ مَنكُ وَالْتُمْ يَكْتِدُ أَلِيلَ وَمَنكُ وَالْتُمْ مِنْكِمٌ وَالْمَالِي ٢٨/٢٨.

<sup>(</sup>٢) يَعْنَى قُولُه تَعْالَى: ﴿ وَيَنَايَّ النَّيْرَ مَائِلًا أَنَا تَكِيمُ الرَّسُلُ فَقَيْمُ إِنِّنَ يَنَى جَنِيكُمْ صَدَقَةً ﴾ [السجادلة: ١٧]، نسخه قوله تعالى: ﴿ وَالْتَقَامُ أَنْ ثَقَيْمُ إِنَّنَ يَبْرَيكُمْ صَدَقَتُ فِلْهُ لَرَ مَنْمُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَبِيرًا بِنَا مَنْمُونَا إِنَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلِيمًا اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللْعَلَمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْ

<sup>(</sup>٣) يعني بالناسخ للصلاة لبيت المقلس؛ قوله تعالى: ﴿قَدْ رَىٰ نَقَلُت رَجْهِكَ فِي السَّمَاةِ فَلَوْلَمَتُكُ وَاللَّهُ وَمَالَكَ مَثَلَ السَّجِدِ الْمَرَادُ رَمَيْكُ مَا كُنْدُ قَرْلُوا وَمُهَلَكَ مَثَلَ السَّجِدِ الْمَرَادُ وَيَهُمُ مَا كُنْدُ قَرْلُوا وَهُمَاكَ مَثَلًا اللَّهُ اللَّهُ مَثَلًا مَثَلًا مَنْ مَثَلِيمً مَا اللَّهُ يَعْدِلٍ عَمَّا يَعْدَلُونَ أَنَّهُ الْمَثَلُ مِن رَبِهِمُ وَمَا اللَّهُ يَعْدِلٍ عَمَّا يَعْدَلُونَ أَنْهُ الْمَثْلُ مِن رَبِهِمُ وَمَا اللَّهُ يَعْدِلٍ عَمَّا يَعْدَلُونَ أَنْهُ المَثْلُونَ إِلَيْهِمْ مَا اللَّهُ يَعْدِلٍ عَمَّا يَعْدَلُونَ أَنْهُ المَثْلُونَ أَنْهُ المَثْلُونَ أَنْهُ المَثْلُونَ أَنْهُ المَثْلُونَ أَنْهُ المَثْلُونَ أَنْهُ اللَّهُ الْمُعَلِّى مَا اللَّهُ اللللْمُولُولُولَا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُولُولُولُولُولُولُولُلْمُ اللللْمُ الللَّهُ الللْمُولُولُولُولُولُولُ اللللْمُ الللَ

<sup>(</sup>٤) في المخطوط: «خبر خاصٌ لا عامٌ».

 <sup>(</sup>٥) لم أجده من رواية الكلبي، وقال داود بن قيس الصنعاني: قدخلت على وهب بن منبه مع ذي جولان فسسألته عن قوله \$\ وَيُشْتَغَفِّرُينَ لِكَنْ فِي ٱلْأَرْشُ> [الشورى: ٥٥].

ولو كان كما زعم لكان قوله: ﴿ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِمَن فِى ٱلْأَرْضُ ﴾ [الشورى: ٥] خبرًا منه أنهم يستغفرون لأهل الأرض كلهم من تاب منهم ومن لم يتب، ثم رجع فقال: إنما استغفروا للذين تابوا، وليس كذلك.

ولكنه أخبر أولًا بخبر كان ظاهره على العموم وهو خصوص، ولم يرد أولًا في خبره أنهم استغفروا لأهل الأرض كلهم؛ ثم رجع فأخبر أنهم إنما استغفروا للتائبين، ونسخ خبره في الناس كلهم، ولا أنهم استغفروا للكافرين ثم رجعوا فاستغفروا للتائبين دون غيرهم، هم لم يستغفروا قط إلا للتائبين، ولم يُرِدْ بخَبْرِه عنهم إلا التائبين، ولكنه أخبر أولًا وكان ظاهر خبره على العموم.

وإنما أراد بقوله: ﴿لِنَن فِي ٱلأَرْضُّ ﴾: من التائبين، ثم بيَّن في الحجر الثاني من أراد؛ لأن الله ﴿ لا جائز أن ينسخ الاستغفار للكافرين، وقد أخبر أنه قال: لا يغفر لهم أبدًا، فيكون قد أمرهم أن يستغفروا للكافرين ثم نسخه بنهيه لهم، [10] فيَدَعُوا الاستغفار لجميع الناس ويستغفروا للمؤمنين بعد ذلك؛ لأنه ﴿ يقول: ﴿ وَلا يَشْفَعُونَ الأنب أَرْضَى الله الله الله الله الله الله على يقمروا بين يدي الله ما لم يؤمروا به، فيخالفوا محبة مولاهم، فيسألوه أن يغفر للكافرين مع المؤمنين، وقد أوجب ألا يغفر لهم أبدًا، وهو يخبر بأنهم لا يشفعون إلا لمن رضي شفاعتهم له، ويمدحهم بذلك.

<sup>=</sup> فقال: نسختها الآية التي في الطول: ﴿وَهَسَتَمْشِينَ لِلْيَنَ ءَامَثُوا﴾ [غافر: ٧].
قال النحاس: هذا لا يقع فيه ناسخ ولا منسوخ لأنه خبر من الله تعالى،
ولكن يجوز أن يكون وهب بن منه أراد هذه الآية على نسخة تلك الآية لأنه
لا فرق بينهما وكذا يجب أن يتأول للعلماء، ولا يتأول عليهم الخطأ العظيم
إذا كان لما قالوه وجه الناسخ والمنسوخ للنحاس ص١٥٦. ينظر أيضًا: تفسير
القرطبي ١٤/١٤.

المحال

فإن احتج محتجَّ بأن إبراهيم ﷺ قد استغفر لأبيه، ومحمدًا ﷺ لحمَّه حتى نُهي، فذلك إنما كان ابتداء من محمد ﷺ حتى نهاه الله ﷺ؛ لا أن الله تبارك وتعالى أمره أن يستغفر للمشركين ثم نسخه.

والملائكة لا جائز أن تبتدئ بما لم تؤمر به؛ لأنه عز من قائل يقول: ﴿وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمِنِ ٱرْتَضَىٰ﴾ [الأنباء: ٢٨].

فالناسخ والمنسوخ لا يجوز أن يكونا إلا في الأحكام: في الأمر والنهي والحدود، والعقوبات في أحكام الدنيا، ولا يكون ذلك بداوات من الله على، ولا استفادة علم، ولا رجوعًا عن صدق بنسخ خبر، ولا ابتداء بكذب ثم رجوعًا إلى صدق، جل وتعالى عن ذلك.

ولكنه أمر بأمر وحكم بحكم، وهو يريد أن يوجبه إلى وقت، ويريد أن يأمر بتركه بعد ذلك الوقت؛ لم يزل مريدًا للفعل الأول إلى الوقت الذي أراد نسخه، وإيجاب بدله من المأمور به والحكم به (۱) وكلاهما لم يزل يريدهما ولم يبدله في الثاني بُدُوِّ، ولا ينسخ أمره ولكنه ينسخ المأمور به بمأمور به آخر، وكلاهما وقع التبديل على المأمور به بمأمور به آخر، وكلاهما بكلامه؛ لا رجوع عن قوله الأول أنه لم يكن حقًا وصدقًا منه وحكمة، وصلاحًا لعباده يستخرج منهما التسليم لأمره في وقت يكون ذلك منهما.

<sup>(</sup>١) لا يلزم في النسخ وجود بدل، بل قد ينسخ بلا بدل، فيكون المقصود هو الترك والكف، ومثاله آية النجوى، قال ابن الحصار في هذا النوع: إن قبل كيف يقع النسخ إلى غير بدل وقد قال تعالى: ﴿مَا نَسَعَ بِنْ ءَايَةٍ أَدْ ثُسِهَا نَأْتِ عِنْهِر مِّبَهًا أَدْ مِثْلِهُمُ أَلَمُ مَثَلَمَ أَنُ اللهُ عَنْ كُو مُرِيعُ إلى الله الله الله الله الله عنه الله الله عنه الله عنه الله الله الله عنه عنه الله عنه الله عله علمناه وتواتر إلينا لفظه ومعناه. الإنقان للسيوطي ٢٥٦/٣.

ويكون من إبراهيم القصد منه؛ لحديدة يذبح بها ابنه، وإضجاعه ووضع السكين على حلقه، بالصبر والتسليم لأمره، ويكون من إسحاق<sup>(۱)</sup> بالطوع لأبيه ابتغاء مرضاة الله ربه، بالتسليم لأمره، ويكون من الكبش بدله، وكلاهما مراد له، والذبح لابنه مأمور به، والذبح للكبش بدلًا من ذبحه ابنه مأمور به، فجعل أحدهما بدلًا من الآخر، وكلاهما مراد له لم يزل في وقتين مختلفين، فأراد أن يضجعه، ويقصد بحديدة لذبحه، ويكون التسليم منهما، ويأمره بالكبش فيذبحه، ولو أراد ذبح ابنه لذبحه لا محالة؛ لأنه تعالى لا يريد شيئًا إلا تم، ولو أراد ذبح ابنه لذبحه لا محالة؛ لأنه تابحه للنبحه لا محالة؛ لأنه لا يخبر أنه يأنه كائن ثم لا يكون، ولا يجوز أن يخبر أنه يكون إلا كان.

<sup>(</sup>١) واضح أن المحاسبي كلله ينهب إلى أن الذبيح هو: إسحاق ﷺ، واجتهاده هذا له من يوافقه من المفسرين كابن جرير الطبري وغيره، لكن جمهور أهل التفسير على أنه إسماعيل ﷺ، قال الشنقيطي كلله: (علم، وفقني الله وإياك، أن القرآن العظيم قد دل في موضعين، على أن الذبيح هو: إسماعيل لا إسحاق، أحدهما في «الصافات»، والثاني في «هود»:

۳۹ \_\_\_\_\_

وكما أمر الله تعالى محمدًا ﷺ والمؤمنين أن يصفحوا عن المشركين، ولا يقاتلوهم، ويصبروا على أذاهم(١١)، وهو يريد أن يصفحوا عنهم، إلى أن يقوى الإسلام، ويهاجروا إلى المدينة، وهو يريد إذا هاجروا، وقوي المسلمون أن يأمرهم بالقتال، وكلاهما لم يزالا مرادًا له.

أراد أن يوجب هذا إلى وقت، ثم يوجب الآخر بدلًا منه، ويأمر بترك الأول كما أمرهم بالصلاة إلى بيت المقدس، ثم أمرهم أن يتحوَّلوا إلى الكعبة، وذلك كثير في أحكامه، أحدهما بدلًا من الآخر في وقتين مختلفين، وكلاهما كان مريدًا له.

هذا يريد أن يأمر به إلى وقت، وهذا يريد أن يأمر به بدلًا منه بعد تقضي الوقت، ويأمر بترك الأول من غير بدءٍ ولا جهل.

وكذلك كل حكم نسخه حكم آخر، فإنما جعل الثاني بدلًا من الأول، وذلك موجود بين العباد، على تقدم الإرادة منهم فيما أمروا به أولًا، ثم نهوا عنه، وأمروا بغيره من غير بده ولا جهل، وذلك أن يأمر الرجلُ غلامه ليعمل في أرضه وهو يريد أن يعمل فيها وقت الزراعة، ثم يصرفه بعد ذلك إلى خدمته في منزله، وكلاهما قد تقدمت به الإرادة منه، ويأمره أن يخرج معه إلى قريته، وهو يريد إذا بلغ القرية أن يأمره بالرجوع إلى أهله؛ يقوم بحوائجهم، ويكتفي هو بخدمة نفسه في قريته، أو يريد أن يرده إلى قريته أو مدينته، إلى عمل بعمله له من بناء أو عمل يكسب به، أو غير ذلك، حتى لربما قال له: اعمل كذا وكذا، إلى الظهر أو إلى غذ أو إلى رأس الشهر، وإذا

 <sup>(</sup>١) نحو قوله تعالى: ﴿ قُلْ ٱلشَّلْ زَأْتُ إِللَّتِهِ رَأَمْرِشَ عَنِ ٱلْجَهِلِينَ ﴾ [الأعراف: ١٩٩]
 وقوله: ﴿ وَأَصْبَرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَأَهْبَرُهُمْ هَجَرًا جَبِلَاكِ [العزمل: ١٠].

انسلخ (۱۰ [۱۰ الشهر فدع العمل، واعمل كذا وكذا لعمل آخر، فيقدم منه الأمر بالعملين جميعًا في وقتين مختلفين، أو يأمره بأحد العملين في وقت، وهو ذلك (۱۳ يبريد أن يأمره بالعمل الآخر بعد انقضاء الثاني، فيكون الآخر بدلًا من الأول، يبدأ بأحدهما إلى الوقت، وقد أمره أن يدعه إذا جاء الوقت، ويعمل الآخر بدلًا منه؛ يأمره بهما يأمره إذا جاء الأمر الثاني أخره أن يعمله غلامه، وهو يريد أن يعمله غلامه، وهو يريد أن يأمره إذا جاء رأس الشهر بتركه، ويأمره بغيره بدلًا من الأول من غير بدء منه ولا كذب ولا جهل، فكيف بالإله الواحد القهار، الذي يعلم عواقب الأمور كلها، ولا تبدو له البداوات، ولا تحل به الحوادث (۱۳)، ولا تعقه (۱۵) الزيادة والنقصان.

ولقد جاء معنا قوم من أهل الضلال على ذلك، لئلا يقع النسخ من الله على أحباره، ومِدَحِه، وإنما يقع النسخ في أحكامه، ثم جهلوا إذ أرادوا أن يقووا قولهم بأن كلام الله مخلوق، فزعموا أن الله على قد ينسخ كلامه بكلامه فيما أمر به، ونهى عنه، وكان مما استدلوا به أنه كلام مخلوق أنه ينسخ بعضه ببعض. قالوا: ولو لم يكن مخلوقًا، ما جاز عليه النسخ ولا التبديل.

وقد جهلوا المعنى، وجاروا عن الحق؛ لأن الله \_ جل وعز \_ لم ينسخ كلامه بكلامه، وإنما ينسخ مأمورًا به بمأمور به، فأبدل أحدهما مكان الآخر وكلاهما كلامه، وإنما ينسخ كلامه الأول بكلام منه

 <sup>(</sup>١) في المخطوط: «انسلخ انسلخ الشهر» بتكرار انسلخ وقد وقع آخر صفحة وأول تاليتها.
 (٢) هكذا في المخطوط وربما كانت «كذلك».

٣) انظر: التعليق على مسألة نفي الحوادث ص٤٣.

<sup>(</sup>٤) أي: إنه سبحانه لا يتعاقب عُليه حَال الزيادَة والنقصان، بل له الكمال المطلق في كل حال وكل حين.

ثاني، الكاذبُ: الراجعُ عما قال، فأما إذا كانا جميعًا منه حق وصدق فإنما أمرهم بمأمور أوجبه ثم رفعه، وبدله بمأمور آخر ألزمهم القيام به، وكلاهما كلامه أوجبهما في وقتين مختلفين.

فالله ـ جل وعز ـ لم يأمر العباد أن يفعلوا كلامه، ثم يأمرهم أن يفعلوا كلامًا له ثاني (١) بدلًا من الأول. وإنما أمرهم بعمل يعملونه ثم بدل لهم عملًا آخر ألزمهم إياه، ونسخ الأول، وجعل الثاني مبدولًا به.

ألم تسمع الله على يقول: ﴿ لَا مُبَدِّلُ لِكَوْمَتِدِ الله النبي الله قال وقال: ﴿ يُرِيدُونَ أَن يُبَدِّوُا كُلَمُ الله النبي الله النبي الله على النبي الله على النبي الله على النبوج معي ولم يقل: (أبدًا)؛ فيكونوا إذا أرادوا الخروج مع النبي الله الخروج معي ولم يقل: (أبدًا)؛ فيكونوا إذا أرادوا الخروج مع النبي الله ولا يكونوا مبدلين لكلام الله، ولكن الله - جل أرادوا أن يعصوا الله، ولا يكونوا مبدلين لكلام الله، ولكن الله - جل وعز - أمر نبيه أن يخبرهم أنهم لا يخرجون معه أبدًا، ولا جائز أن يخرجوا معه أبدًا؛ لأن هذا القول من الله الله خبر عنه أنه لا يدعهم يخرجون مع نبيه على أبدًا، ولا يأذن لهم بذلك، فلو خرجوا كان ذلك تكذيبًا لخبر الله جل وعز، ولو أذن لهم الله لكان هذا تبديلًا لكلامه الأول، وكان هذا كذبًا، وجَلَّ ربُّنا وتعالى عن ذلك.

فلما سألوا النبي ﷺ، أن يخرجوا معه، وكان في خروجهم تكذيب خبر الله، وتبديل لكلامه، قال الله جل ثناؤه لنبيه ﷺ لما سألوا أن يخرجوا معه فقال: ﴿ رُبِيدُوكَ أَن يُبَرِّلُوا كَلَنَم اللهُ اللهَ عَلَى بذلك أن في تبديل كلام الله إيجاب الكذب، والله \_ جل وعز \_ لا يبدل كلامه ولا ينسخ قوله، وإنما ينسخ فرضه ويبدله بفرض غيره، وكلاهما كلامه.

<sup>(</sup>١) هكذا في المخطوط، والصواب: «ثانيًا» بالنصب.

ألا ترى أن كل ما ينسخ ويبدل فلا يجوز فعله، كالصلاة إلى بيت المقدس، وبعضه لا يجوز فعله على الإيجاب له، كقيام الليل وغيره، وكذلك الوصية للوالدين ولمن يرث لا يجوز أن ينفذ الوصية لهم.

والكلام الذي نهاهم به أولًا كلام له، واجب على العباد أن يؤمنوا به أنه حق، وأنه من القرآن، من كفر به فهو كافر، ومن آمن به فهو مؤمن، وأن عليهم ألا يخرجوا جميعًا من حفظه، حتى يكون بعضهم يحفظه، ولا يجوز أن يسقط من القرآن فلا يقرأ ولا يتلى (۱)، وإنما سقط فرض الآية وثبت نصها، والنص حق وصدق، وإنما بطل الفرض ولم يبطل النص، وإنما سقطت الوصية أن تنفذ فتجوز، فسقط وجوب الفرض من الآية وثبت نصها: أن تجب الوصية للوالدين ونحوهما، ولم يسقط كلامه بذلك أنه حق وصدق، وأنه ليس بين ونحوهما، ولم يسقط كلامه بذلك أنه حق وصدق، وأنه ليس بين الآية الناسخة للمأمور به، وبين الآية التي نسخ منها المأمور به فرقان في الإيمان بهما، والكفر بهما، وأنهما جميعًا حق وصدق، وإنما افترق الحكمان بهما.

فمن زعم أن الحكم [١٠٦] المنسوخ واجب بعد علم فقد كفر، وأن الثاني المبدل به ليس بواجب فقد كفر، فجائز أن يقال: قد أبطل الله الصلاة إلى بيت المقدس، ولا يقال: قد أبطل الله قوله، فيكون كلام الله باطلاً.

فالكلام الذي نسخ به: حتُّه، والكلام المنسوخ الحكم منه حق،

<sup>(</sup>۱) هذا فيما نسخ حكمه ويقي لفظه مثل آية النجوى وتحويل القبلة والعدة ونحوها، أما ما نسخ لفظًا ومعنى فلا يلزم حفظه ولا تلاوته، ومنه ما رواه مسلم وغيره عن عائشة الله الترك عند عشر رضعات معلومات، ثم نزل أيضًا خمس معلومات، رواه مسلم في صحيحه، كتاب الرضاع، باب التحريم بخمس رضعات، ٢٠٥/٢ رقم الحديث ١٤٥٢.

**١٣** \_\_\_\_\_\_ څاڼ

فيقال: قد أبطل الله ـ جل وعز ـ وجوب الوصية، وأبطل الله الصلاة إلى بيت المقدس، أن يكون واجبًا الآن، وأبطل قيام الليل أن يكون واجبًا.

ولا يقول مؤمن: قد أبطل فل الآيات التي كانت هذه الأحكام كلها فيها واجبات، فيكون كلامًا باطلًا (١)، فالكلام الذي نسخ منه الحكم، والكلام الذي ثبت به الحكم الثاني؛ كلام الله حتى وصدق، لا باطل ولا كذب، وأحد الحكمين ساقط، ومن دان به بعد علم فقد دان بالضلال والباطل، أن يكون واجبًا على عباد الله.

وجهلوا التأويل!!

إنما قوله جل وعز: ﴿نَأْتِ عِنْدِ مِنْهَآ﴾: بخير بمأمور به هو أوسع لكم وأخف عليكم، أو مثلها في الخفة والسعة

وكذلك قوله الله: ﴿مَنْ جَلَةُ إِلْمَسَنَةِ فَلَهُ خَيِّرٌ مِنْهُ النمل: ١٨٩ لا يعني خيرًا من التوحيد؛ وإنما يعني: له منها خير، كما يقال: الدراهم خير من المال، لا يريد أفضل من المال، وإنما يريد:

<sup>(</sup>١) في المخطوط: «كلام باطل».

الدراهم من المال خير، فإن قالوا بظاهر التلاوة فقد جامعونا أن الله \_ جل وعز \_ أمر بمأمور به أوسع من الأول أو مثله، وجامعونا أن الله \_ جل وعز \_ أمر بالوصية للوالدين، ثم أمر بالمال لورثة معلومين، فالمأمور به الآخر أوسع، وما نسخ الله \_ جل وعز \_ من تقدمة النجوى بين يدي كلامهم لرسوله ﷺ، وما نسخ من قيام الليل ونحو ذلك...

ومما يدل على بطلان قولهم: أن قائلًا لو قال: ترك قيام الليل أن يكون علينا واجبًا هو أرفق بنا، وأوسع لنا من قبل السعة لنا كان صادقًا.

ولو قال إن قوله: ﴿فَأَقْرَمُوا مَا يَنَشَرَ مِنْفُهِ [المزمل: ٢٠] خير من قوله: ﴿يَأَيُّمُ الْمُزْيِّلُ فِي فُر اللَّهُ اللَّمِيْلُهُ اللَّمِيْلُ اللَّمِيْلِهُ اللَّمِيْلِهُ اللَّمِيْلِهُ اللَّمِيْلِةُ اللَّمِيْلِةُ اللَّمِيْلِةُ اللَّمِيْلِةُ اللَّمِيْلِهُ اللَّمِيْلِةُ اللَّمِيْلِةُ اللَّمِيْلِةُ اللَّمِيْلِةُ اللَّمِيْلِةُ اللَّمِيْلِةُ اللَّمِيْلِةُ اللَّمِيْلِةُ اللَّمِيْلِيْلِيْلِهُ اللَّمِيْلِيْلِيْلِهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّمُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّاللَّ اللَّلْمُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللل





وقد ادَّمى علينا بعض أهل البدع من المعتزلة، أنَّا نزعم أن الله على أخبر أنه يعذب أن الله على أخبر أنه يعذب القاتل والزاني وشارب الخمر وآكل مال اليتيم ظلمًا ولم يَسْتَثْنِ منهم أحدًا، فزعمتم أنه جائز أن يغفر الله لبعض أهل الكبائر، وأنه لا يغفر لبعضهم.

وقال بعضهم: إنه يغفر لهم كُلُّهم.

وأخبر أن الفُجَّارَ لا يغيبون عن النار، فزعمتم أن الله جل ذكره يُخرج قومًا من الفجار المقرِّين، بعدما احترقوا، ويدخلهم الجنة<sup>(١)</sup>.

وزعم بعضكم أن الله الله الله على يُخْرِجُ كُلَّ فاجرٍ مُقِرَّ، قاتلٍ كان، أو زانٍ، أو سارق، أو من أتى بأعظم الذنوب، إلا بالكفر بالله جل ثناوه (٢٠).

<sup>(</sup>١) هذه هي عقيدة أهل السُّنَة في أصحاب الكبائر دون الشرك بخلاف الخوارج والمعتزلة، قال ابن تيمية: «ذهب المعتزلة إلى أن أصحاب الكبائر يخلدون في النار ولا يخرجون منها بشفاعة ولا غيرها، وعندهم يمتنع أن يكون الرجل الواحد ممن يعاقبه الله ثم يثيبه، ولهذا يقولون بحبوط جميع الحسنات بالكبيرة. وأما الصحابة وأهل السُنَّة والجماعة فعلى أن أهل الكبائر يخرجون من النار ويشفع فيهم وأن الكبيرة الواحدة لا تحبط جميع الحسنات، ولكن قد يحبط ما يقابلها عند أكثر أهل اللبئة ولا يحبط جميع الحسنات إلا الكفر كما لا يحبط جميع السيئات إلا التوبة، قال تعالى: ﴿ وَلَ اللَّهَ لا يَشْهُرُ أَن يُشَرِّدُ فِهِ وَرَقَيْمُ مَا مُؤن ذَلِكَ لِمَن يَسَادًا ولا التوبة، قال تعالى: ﴿ وَلَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللّهُ الللللللللللل

<sup>(</sup>۲) قال الطبري: (ومن يقتل مؤمنًا متعمدًا، فجزاؤه إن جزاه جهنم خالدًا فيها، ولكنه =

وزعمتم أن الله \_ جلَّ وعز \_ نسخ خبره، وأخلف وعيده، وأكذب قوله، في بعض من أخبر أنه معنِّبه، وبعض من أخبر أنه مخلَّد في النار، وهذا تكذيب وخُلُف من القول.

وكذلك قالوا في الصفات؛ قالوا: زعمتم أن الله \_ جل وعز \_ المتُدِح بأن الله صار لا تدركه، ثم زعمتم أن هذه المِدْحة تبدل في الآخرة فتراه العيون، وهذا نسخ المِدَح؛ لأنه امتدح بأن الأبصار لا تدركه، ولم يستثن في الدنيا، فزعمتم أنها تدركه في الآخرة نظرًا(۱).

يعفو ويتفضل على أهل الإيمان به وبرسوله، فلا يجازيهم بالخلود فيها، ولكنه عز ذكره إما أن يعفو بفضله فلا يدخله النار، وإما أن يدخله إياها ثم يخرجه منها بفضل رحمته، لما سلف من وعده عباده المؤمنين بقوله: ﴿قُلْ يَكِيَانِى َ النَّيْنَ أَسَرُهُما عَلَى الشَّهِمُ لا تَشْتُطُوا مِن تَرَجَعَ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَنْفُرُ اللَّنُوبَ جَمِيمًا إِنَّهُ هُوَ النَّقُورُ الرَّحِيمُ﴾ [الزمر: ٥٣]». تفسير الطبري ٩/ ١٩.

<sup>(</sup>١) ما ذهب إليه المعتزلة باطل؛ لأن الله ﷺ امتدح نفسه بأنه ﷺ لا تدركه الأبصار، كما قال تعالى: ﴿ لا تُدْرِكُهُ الْأَبْصَارُ وَهُوَ يُدْرِكُ الْأَبْصَارُ } [الأنعام: ١٠٣]، وهذه صفة لا تنسخ، لأنها خبر والأخبار لا تنسخ، ولأن الله مدح نفسه، ومدائح الله لا تزول ولا تتحول. وإنما المراد بقوله: ﴿ لَا تُدْرِكُهُ ٱلْأَبْصَكُرُ ﴾ أنه سبحانه يُرى ولا يُدرك ولا يحاط به، فقوله: ﴿ لَا تُدْرِكُهُ ٱلأَبْصَدُرُ ﴾، يدل على كمال عظمته، وأنه أكبر من كل شيء، وأنه لكمال عظمته لا يُدرُك بحيث يحاط به؛ لأن الإدراك إما أن يراد به مطلَّق الرؤية أو الرؤية المقيدة بالإحاطة، والأول باطل لأنه ليس كل من رأى شيئًا يقال: إنه أدركه، كما لا يقال: أحاط به، كما سئل ابن عباس رض عن ذلك فقال: «ألست ترى السماء؟ قال: بلي، قال: أكلها ترى؟ قال: لا،، ومن رأى جوانب الجيش أو الجبل أو البستان أو المدينة لا يقال: إنه أدركها، وإنما يقال: أدركها إذا أحاط بها رؤية، فإن «الإدراك» هو الإحاطة بالشيء \_ وهو قدر زائد على مجرد الرؤية \_ كما قال تعالى: ﴿فَلَمَّا تَرْيَا الْجَمْعَانِ قَالَ أَصْحَبُ مُومَىٰ إِنَّا لَمُدَّرِّكُونَ ۞ قَالَ كُلَّا إِنَّ مَعِي رَبِّي سَيَهْدِينِ﴾ [الشعراء: ٦١ ـ ٦٢] فلم ينف موسى ﷺ الرَّوية، وإنما نفى الإدراك، فالرُّويَّة والإدراك كل منهما يوجد مع الآخر وبدونه، فالرب تعالى يُرى ولا يُدرك، كما يعلم ولا يحاط به علمًا، وهذا هو الذي فهمه الصحابة والأثمة من الآية، =

قالوا: ولو جاز أن يغفر الله لأهل الكبائر بعدما قال: إني معذبهم وإن جزاءهم النار؛ لجاز أن يغفر لأهل الكفر؛ لأنه كذلك قال: إني أعذبهم، وإن جزاءهم النار(١١). ولو جاز أن تراه الأبصار بعدما نفى الرؤية لجاز في قوله: ﴿وَهُو يُطُومُ وَلَا يُطْمَدُ ﴾ [الانعام: ١٤] أن يطعم في الآخرة ولا يطعم [١٠٠] في الدنيا.

وكذلك قوله: ﴿لاَ تَأْخُدُمُ سِنَةٌ وَلاَ نَوْمٌ ﴾ [البقرة: ٢٥٥] لجاز أن تأخذه السُّنة والنوم في الآخرة، وقوله: ﴿لاَ يَغْفَىٰ عَلَيْهِ مَنَهُ ﴾ [آل عمران: ٥]، أنه يخفى عليه في الآخرة، لا فرقان بين ذلك زعموا!!

وقال أبو عبد الله كَالله: وقد أبعدوا القياس، وادَّعُوا علينا ما لم نقُله، معاذ الله أن نقول: إن أخبار الله ومِدَحه تنسخ، وهو الصادق في كل حال، والكامل لم يزل ولا يزول، ولكنا نقول: إن لله جل ذكره أخبارًا خاصةً وأخبارًا عامةً، وإن اتفق ظاهر تلاوتها في العموم، فهو مختلف في معانى الخصوص والعموم.

كما ذكرت أقوالهم في تفسير الآية، بل هذه الشمس المخلوقة لا يتمكن رائيها من إدراكها على ما هي عليه. منهاج السُنَّة لابن تيمية ٢/٣١٧.

<sup>(</sup>١) وهذا من خطاعهم أيضًا في قياس الكافر والمشرك على مرتكب الكبيرة، قال الطبري: فإن ظن ظان أن القاتل إن وجب أن يكون داخلًا في هذه الآية، فقد يجب أن يكون المشرك داخلًا فيه؛ لأن الشرك من اللنوب، فإن الله عز ذكره قد أخبر أنه غير غافر الشرك لاحد بقوله: ﴿إِنَّ اللهُ لاَ يَشْرُ أَنْ يُشْرُكُ يِد وَيَشْرُ مَا دُونَ تَخْبِر غَافر الشرك (٤-د بقوله: ﴿إِنَّ اللهَ لا يَشْرُ أَنْ يُشْرُكُ يِد وَيَشْرُ مَا دُونَ لَشْرِك (٤-د من الشرك).

ولهذا لما ذكر المعفرة للتائيين قال تعالى: ﴿ فَلْلَ يَكِيَادِنَ اللَّيْنَ آمَرُهُمْ اكَنَّ الْشَهِمَ لا نَقَسَّلُوا بِن رَجْعَةِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَشْفِرُ اللَّهُوَ جَيماً إِنَّهُ هُوَ الْفَقُورُ الرَّحِيمُ [الرمر: 20] فهنا عمّم المعفرة وأطلقها، فإن الله يغفر للمبدأي ذنب تاب منه، فمن تاب من الشرك غفر الله له، ومن تاب من الكبائر غفر الله له، وأي ذنب تاب العبد منه غفر الله له، ففي آية التوبة عمّم وأطلق، وفي تلك الآية خصّص وعلَّق، فخص الشرك بأنه لا يغفره، وعلَّق ما سواه على المشيئة، تفسير الطبري ١٠/٧٠، مجموع الفتاوي لابن تيمية ٢/ ٣٣٠.

فأما ما ادعوا علينا في الوعيد، فهذه دعوى باطل.

ولكن الله \_ جلَّ وعز \_ أوجب لآكل مال اليتيم، والزاني، والسارق، وشارب الخمر، والقاتل، وهو يريد أن ذلك عليهم أجمعين واجب، وأنهم له مستحقون، ولم يُرِدُ أن يعذبهم أجمعين، ولو أراد أن يعذبهم أجمعين، فإن أراد أن يعذب بعض من استوجب، فيعذبه بعدله، ويعفو عن بعض من وجب عليه، فيعفو عنه بفضل رحمته لـ لرَّلَاته، يقول: ﴿إِنَّ اللَّهُ لَا يَمْفِرُ أَن يُثْرَكُ بِهِ وَيَقْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَثَالُهُ النساء: ٤٨].

فأخبر أنه لا مشيئة له في مغفرة أحد من المشركين، وله المشيئة فيما دون الشرك بالمغفرة عمن يشاء منهم، فأخبر أنه لم يرد أن يعذبهم كلهم، وأنه يغفر لبعض من يشاء منهم.

وأخبر أنهم جميعًا مستحقون للعذاب، وأن له مشيئة في بعض من استحق منهم العذاب، الذي وجب عليهم في حكمه، ولم يعلمنا من يغفر له، فقطعنا بما قطع، وآيسنا من عفوه من آيسنا منهم من المغفرة للمشركين، وأوقفنا ما أوقف من عذاب المستحقين من المؤمنين، إلا أنا نعلم أنه سيعذب بعضهم ولا يكذب قوله؛ لأنه أخبر أنه يعذب، وأن له مشيئة فيمن يشاء منهم أن يغفر له.

فكان ما أخبر الله \_ جل وعز \_ به من عذاب الموحدين خصوصًا لا عمومًا، إذ أخبر أنه يغفر لمن يشاء منهم، وأن خبره أنهم مستوجبون عموم.

وإذا أخبر أنه له مشيئة فيمكن مشيئته فيمن يستوجب العذاب منهم.

وأما ما ادعوا به علينا، فزعموا أنه يلزمنا أن نشك في عذاب

الكفار، فلا ندري يغفر لبعضهم؛ لأنه قال لليهود والنصارى: ﴿بَلَ أَشُر بَشَرٌ مِّمَنْ خَلَقٌ يَمْفِرُ لِمَن يَشَلَهُ وَيُمُلِّبُ مَن يَشَلَقُ والـمائدة: ١٨] فقالوا: قد استثنى في هاتين الآيتين كما استثنى فيما دون الشرك.

فإنه يقال لهم: أبعدتم في القياس والتمييز.

إن الله - جل وعز - لم يقل لليهود والنصارى: ﴿ إِنَّ أَتُدُ بَشَرٌ 
 بِّمَنْ خَلَقً يَعْفِرُ لِمَن يَثَلَهُ منكم، فيكون قد استثنى بعضهم فيلزمنا 
ذلك، فلو قال ذلك كان يلزمنا كما قلتم، وكذلك قوله ﷺ: ﴿ يَغْفِرُ 
لِمَن يَشَلَهُ ﴾ عموم، لم يخص قومًا بأعيانهم، فقد عرفنا من يشاء 
مغفرته بعد عموم هذا الخبر، بأخبار خاصة؛ ولولا الأخبار الخاصة 
بعد ذلك لكان علينا أن نقف حتى نعلم من يشاء عذابه، فلما أخبرنا 
أنه لا يغفر لمن أشرك؛ قطعنا بذلك.

وأخبرنا أنه يغفر لمن تاب، قال تعالى: ﴿وَإِلَى أَنْفَارٌ لِمَن تَابُ وَالَن مَنْكَمُ مُنْ مَنْكَالُهُ وَلَى الله وَالله تعالى: ﴿وَلِلّهِ مَا فِي السَّكُوتِ وَمَا فِي اللّهُ مَنْ يَثَلُهُ وَلَمْ مَنْ يَثَلُهُ وَلَمْ يَكُلُهُ وَلَمُ الله وعلمنا أنه قد شاء عذاب الكافرين، وشاء مغفرة التمبهم، وأنه يعذب بعضهم؛ إذ أخبر أنه سيعذبهم إلا من يشاء مغفرته منهم، فجعل مشيئته في مغفرة بعضهم خصوصا، والآخرون معذبون بقوله: أعذب وأغفر لمن شئت منهم. فعلمنا أن من شاء الله من خلقه بعد قوله: ﴿وَشَغِرُ لَمْ نَهُم مَن لِكُمْ يَكُمُ أَنْ يعذبهم، وأن يغفر لهم، ولم نعلم من يغفر له من المصرين الموحدين، ولا من يعذب منهم إلا أنه سيعذب بعضهم، ويغفر لمن يشاء منهم.

## وأما قولهم لا يخلو من ثلاث خلال:

- إما أن يكون قال: أعذُّبهم، وهو يعلم أنه سيعذبهم.
  - ـ أو كان لا يعلم من يعذبه منهم.
    - ـ أو كان يعلم أنه لا يعذبهم.

فالشك في علم عذابهم كفر، وقوله: أعذبهم وهو يعلم [١٠٨] أنه لا يعذبهم كذب، فقد جامعناهم على ذلك إلا الفصل الأول، وهو قولهم: إنه قال ذلك وهو يعلم أنه يعذبهم.

فجوابنا: أنه قال ذلك وهو يعلم أنه سيعذب بعضهم، ويعفو عمن شاء أن يعفو عنه. وكذلك استثنى لما علم، ولا يلحقه في ذلك شك ولا كذب ولا خُلفٌ، والآية في الاستثناء من شاء أن يغفر له من الموحدين، لا يخلو من أن تكون الآية من أولها إلى آخرها في المصرين أو في التائبين أو هي مخصصة؛ أولها في بعضهم وآخرها في بعضهم، فإن كان أولها وآخرها في التائبين، فهذا لا يقوله أحد؛ أن من تاب من الشرك يغفر له، ومن تاب من الذنوب غفر لمن شاء منهم، وإن كانت في المصرين فهذا عندنا هو الحق؛ لأن الله جل ذكره لا يغفر لمن ما التوحيد.

وإن كان أولها في بعض دون بعض، فهذا على معاني شتى.

وقولهم: إن أولها وآخرها في التاثبين، فهذا التحكم في الدعوى؛ لأنهم جامعونا على أن أولها في المصرين، فهي في المصرين على ما ابتدأها الله على، أو يأتوا ببرهان على قولهم.

وقولهم: إن آخرها في التائبين، فلو كان كذلك لم يكن التائبون مغفورًا لهم أجمعين، إنما الغفران: يغفر لبعضهم؛ لمن شاء منهم؛

۱۰ پاڳ

لأن الله جل ثناؤه استثنى خصوصًا ولم يعم، وقد عمَّت الأخبار عنه أنه يغفر للتائبين جميعًا، ولم يخصَّ أحدًا منهم بالمغفرة دون أحد، كما خص فيما دون الشرك أنه يغفر ما دون ذلك لمن يشاء.

فإن أَبُواْ في آيات الوعيد إلا ظاهر التلاوة؛ أن الله الله الخير أنه معذب جميع من فعل ذلك، وكل من فعله منهم، فهو في ظاهر التلاوة معذب، وأنه إنما استثنى في آية الاستثناء من يأتي دون غيرهم وأنه من أخبر أنه معذبه من الموحدين فالخبر فيه عام، ولم يرد بعضًا دون بعض، فعليهم في الظاهر مثل ذلك إن كان أراد أن يعذب من قال: إني أعذبه على العموم، ولم يرد بعضًا دون بعض، فقد قال الله جل وعز: ﴿وَمَن يَهُمِى اللهَ وَرَسُولُهُ فَإِنَّ لُهُ نَازَ جَهَنَدَهُ [السجن: ٢٣]، وقال: ﴿وَاللهُ لا يُحِبُّ الطّالِمِينَ في عَذَابٍ مُقِيمِ اللهُ وقال: ﴿ وَاللهُ وَلِهُ وَلِهُ اللهُ وَاللهُ وَللهُ وَاللهُ وَلِهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

فكل من جاء بسيئة، أو ظلم نفسه بذنب صغير، ومات مُصِرًّا عليه، أو عصى بذنب كبير، وتاب منه، فهو في النار؛ لأنه لم يستثن في هذه الآي تائبًا من مُصِرًّ، لا من كبيرة، ولا من صغيرة.

فإن قالوا: إنه لا يريد التائبين، ولا المجتنبين للكبائر، ولا النبيين.
 قبل لهم: تركتم ظاهر التلاوة.

وكذلك قلنا: نحن لم نُرد من شاء أن يغفر له من أهل الكبائر والصغائر المصرِّين.

وكذلك قوله ﴿ وَهُمَّا أَلْقَى فِيهَا فَرَجٌ سَأَلَهُمْ خَزَنَهُ } [الملك: ١٨] إلى قوله: ﴿ وَكُلُّ مَن دَخُلُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الناو، فقد كذب بما أنزل الله جل ثناؤه.

وقالوا: ما أنزل الله على بشر من شيء، فلن يدخل النار أبدًا

على قول من حمل الآية على ظاهرها، إلا من قال: ما أنزل الله على بشر من شيء وكذب النذر، وأنه لا يدخلها أحد من أهل الكبائر المقرّين بالله ورسوله، فإن قالوا ذلك قادوا(١١) قولهم، وكذبوا الله تعالى فيما سوى ذلك من الأخبار.

فإن قالوا: إنما عنى به بابًا من أبوابها دون غيره من الأبواب.

قيل لهم: فهذا على غير ظاهره، كما قلتم في الآيات الموجبات لمن أذنب من أهل التوحيد، وقد قال جل وعز: ﴿مَن جَآةَ بِالْمَسَنَةِ فَلَهُ خَرِّرَ مِنْهَا وَهُمْ مِن فَرَع يَوْمَهِ يَوْمَهُونَ ﴾ [النمل: ١٨٩]، وقال جل من قائل: ﴿وَاللّهُ يُحِبُ الْمُعْيِنِينِ ﴾ [آل عمران: ١٣٤] وقال: [١٠٩] ﴿إِنَّا لَا نُفِيمِهُ أَجْرَ مَنْ أَحْسَنَ عَمَلًا ﴾ [الكهف: ٣٠] وأحسن الأعمال التوحيد.

فإن قالوا: أراد من اجتنب الكبائر من الموحدين.

قيل لهم: هذا غير ظاهر التلاوة.

فإن الله تعالى يقول<sup>(٢)</sup>: ﴿إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ ٱللَّهُ مِنَ ٱلْمُنَّقِينَ﴾ [المائلة: ٢٧].

<sup>(</sup>١) قيدوه، والمقصود: أبطلوه.

<sup>(</sup>٢) كأن هذا من إيرادهم عليه. كأنه يقول: فإن قالوا إن الله تعالى يقول...

ا ۱۰۳

قيل لهم: فهذا عليكم؛ لأن كل من اتقى الشرك فقد وقع عليه اسم المتقين، كما من فَجَرَ فجرة فقد وقع عليه اسم الفاجرين، فقد لزمكم القول بأن الله تعالى ينسخ أخباره؛ لأنا نقول: زعمتم على دعواكم علينا أن أخبار الله \_ جل وعز \_ تتناسخ؛ لأنه يقول: ﴿إِنَّ الطَّلُولِينَ فِي عَذَاتٍ تُقِيمِ ﴾ [الـــشـورى: ٥٤]، ﴿وَاللهُ لاَ يُعِبُ الطَّلُولِينَ ﴾ [الـــشـورى: ٥٤]، ﴿وَاللهُ لاَ يُعِبُ الطَّلُولِينَ والصدِّيقين والصدِّيقين واصحاب الأنبياء فقد ظلم نفسه.

وقال موسى ﷺ: ﴿رَبِ إِنِّ طَلَسْتُ نَشِي ﴾ [النمل: ؟؟]، وقال يونس ﷺ: ﴿إِنِّ حَثْنُ مِن الطَّلِيلِينَ ﴾ [الأنبياء: ١٨٧]، وقال آدم ﷺ: ﴿رَبَنَا طَلَمَنا أَنفُسَنَا ﴾ [الأعراف: ٣٣]، وقال الله جلل وعز: ﴿مَن يَصْمَلُ سُوّهًا يُجْزَ بِهِ وَلَا يَجِدُ لَهُ مِن دُونِ اللّهِ وَلِيّاً وَلَا تَصِيرًا ﴾ [النساء: ١٣٣] ومن عصى الله فقد عمل سوءًا؛ لأن المعصية سوء كاثنة ما كانت.

فإن قالوا: لم يرد النبيين ولا التائبين ولا من اجتنب الكبائر.

قيل لهم: فلو عارضكم معارض فقال: إنما أراد بقوله: إلا من تاب من أصحاب النبي ﷺ دون غيرهم؛ لأن الآية عليهم أنزلت فهى لهم خاصة ما كنتم تردون عليه؟

**فإن قالوا**: أراد كل تائب.

قيل لهم: يقول لكم كذلك: أراد كل من أذنب ذنبًا دون الشرك، مصرًّا كان أو غيره.

ويقال لهم: أرأيتم لو قال لكم قائل: إن قوله: ﴿إِن تَبْنَبِهُوا كَمْ مَائلَ الله مِن اجتنبها، فلم كَبَآيِرَ مَا نُتْهُونَ عَنْهُ النساء: ٣١] إنما أراد به من اجتنبها، فلم يعملها قط، يريد من لم يكن له صبوة، واحتج بظاهر التلاوة على الذي يحتجون به عليه.

فإن قالوا: قد استثنى من تاب.

قيل لهم: وكذلك قد استثنى ما دون الشرك من الذنوب، فقد ذهبتم إلى ما خصَّ دون ما عمَّ.

ولو قال لكم قائل: بل إنما أراد به من لم يرتكب كبيرة قط، فإن كانت منه كبيرة، ثم تاب ثم لقيه بالصغائر مصرًّا عليها، غفر له ما تاب منه من الكبائر، كما قال تعالى: ﴿وَإِلِيْ لَهُفَّارٌ لِيْنَ تَابَ وَهَامَنَ وَعَلَىٰ مَعْلِمًا﴾ [طه: ٨٦] وآخذه بالصغائر؛ لأنه إنما أراد أن يغفر الصغائر - إذا لم يتب منها ممن اجتنب الكبائر فلم يأتها قط - فقال بظاهر الآيتين .

فإن قالوا: أراد من اجتنب الكبائر بالتوبة، ومن لم يكن له صغيرة.

قيل: إن ظاهر الآية إنما هو على الاجتناب، وهو ألا يكون أتاها قط، فقد تركتم ظاهر التلاوة والعموم، فإن كان من رجا لمن استثنى الله جَلَّ ذِكرُه مشيئة مغفرته قال بتناسخ الأخبار؛ فقد قلتم بتناسخ الأخبار، وأنتم عبتم ترك ظاهر التلاوة في الآيات الموجبات على الكبائر لأهل التوحيد، وتركتم ظاهر الآية في استثناء كل ما دون الشرك من الذنوب، فزعمتم أنه أراد التاثبين ممن أخطأ ممن قال بمثل ما عاب على غيره، فقال: يغفر لبعضهم، فقلتم: يغفر لكلهم، وظاهر الاستثناء لمن شاء، فخص ولم يعم، فاحكموا على أنفسكم أنكم تقولون بتناسخ الأخبار.

وقد قال بعض الأثمة بغير قولنا وقولكم؛ قالوا: إنما أراد بالوعيد على الكبائر الكافرين ولم يرد المؤمنين؛ لأن المؤمنين مغفور لهم، لأنه يقول: ﴿فَنَن يُؤُمِنُ بِرَبِهِ فَلا يَكَاكُ بَخْسًا وَلا رَهْقًا﴾ [الجن: ١٣]،

وقال هَلَى: ﴿وَمَيْشِرِ ٱلْمُؤْمِنِينَ بِأَنَّ لَهُمْ مِنَ اللَّهِ فَضَلًا كَبِيرًا﴾ [الاحزاب: ١٤٧]، وقــــال هَلَى: ﴿وَاللَّينَ مَامَنُوا بِاللَّهِ وَيُسُلِمِهِ أُولَتِكَ هُمُ ٱلصِّدِيقُونَ وَالشُّهَلَةُ عِندَ رَبِّهِ﴾ [الحديد: ١٩]. فكل من أقر فقد آمن(١).

وقولكم: إذا أتى كبيرة فليس بمؤمن، دعوى منكم لا برهان لكم عليها، وقد قالت الخوارج: إنه إنما أراد به من أتى كبيرة فهو كافر، فما دعواكم إلا كدعواهم، أو ترجعون جميعًا إلى قول أهل الحق، فتقطعون بما قطع الله ـ جل وعز ـ من عذاب للجاحدين، ومغفرة للتائبين، والوقوف عند من استثنى من الموحدين فيما دون الشرك، وإلا كنتم مدَّعين مبطلين، ونحن نسائلكم عن معنى قولكم حتى نقرركم بأن قولكم خلاف الكتاب والسُّنَّة، وإجماع الأُمَّة، وإجماعكم معهم.

فنقول لكم: أرأيتم يخلو العباد أجمعون من أن يكون لا ينفك أحد منهم أن يكون صاحب كبيرة، أو صاحب صغيرة مجتنبًا للكبائر؟

[۱۱۰] فإن قالوا: لا، قلنا: فمن كان منهم صاحب كبيرة هل يجب عليه واجب أن يعلم أنه إن مات عليها ولم يتب؛ أنه في النار لا محالة؟

قالوا: كذلك يجب عليه.

قيل لهم: هل يجب عليه أن يخاف الله الله الله المات عليها أن يعذبه بعد موته؟ قالوا: نعم. قلنا: إنما الخوف على الشك، فأما من علم أنه معذب لا محالة، فلا معنى لخوفه لأنه مستيقن بالعذاب

ما ذكره المحاسبي كللله من أن الإيمان هو الإقرار، يوافق مذهب المرجئة في الإيمان ومن نحا نحوهم من الكلابية والأشاعرة وغيرهم. ينظر تفصيل ذلك في ص: ٤٢.

لا شك فيه، فكيف يكون خائفًا أن يعذب وهو مستيقن بالعذاب إن مات على ذلك؟!

ولو جاز له ذلك لجاز أن يقولوا: إنا نخاف أن يعذب الله ﷺ فرعون وهامان.

فإن قالوا: لا يجوز ذلك؛ لأنا مستيقنون بعذاب فرعون وهامان، وقيل: يجوز أن يقولوا: إن مات الكافر مصرًّا، خفنا عليه العذاب، فإن قالوا: لا يجوز لأنا مستيقنون بذلك، قيل لهم: فكذلك صاحب الكبيرة، لا يجوز أن يخاف الله على أن يعذبه عليها، فيكون شاكًا في وعيد الله عليها، فيكفر.

ويقال لهم: هل يجوز أن يرجو أن يعفو الله عنه، وهو مصر عليها ولم يتب بعد؟ فإن قالوا: لا؛ لأن رجاءه أن يعفو الله عنه ولم يتب شك في وعيد الله وصدقه، ورجاءً أن يخلف وعده، ويكذب قوله. قيل لهم: فالخوف والرجاء من صاحب الكبيرة ضلال إذن.

ويقال لهم: أرأيتم إن كان مجتنبًا الكبائر هل يجوز أن يخاف؟ قالوا: نعم، عليه أن يخاف الله. قيل لهم: يخاف الله أن يعذبه وهو وعده المغفرة والرضا والمدخل الكريم هو الجنة.

فون قالوا: لا يخاف أن يعذبه الله إذا لقيه بالصغائر مجتنبًا للكبائر.

قلنا: فلو جوَّزتم له الخوف أن يعذبه الله وقد لقيه مجتنبًا للكبائر لكان خوفه ضلالًا؛ لأن ذلك يوجب عليه الشك في وعد الله تعالى، ولا يأمن أن يخلف وعده، ويكذب قوله، جلَّ وعزَّ عمَّا يقول الظالمون علوًا كبيرًا.

ويقال لهم: يجوز أن يرجو أن يكفِّر الله عنه سيئاته، ويدخله

اې د

الجنة، وهو مجتنب للكبائر والصغائر، ولو اجتنب الكبائر والصغائر لكان مغفورًا له فنسألكم عنه، ولو اجتنب الكبائر وأتى الصغائر أو كان مجتنبًا للذنوب كلها، هل يجوز له أن يرجو العفو والمغفرة من الله جل وعز؟

فإن قالوا: لا يجب ذلك عليه، فقد زعموا أنه لا ينبغي لأحد أن يرجو المغفرة من الله؛ لأن صاحب الكبائر عندهم مؤيسٌ من رحمة الله ﷺ، وصاحب الصغائر ومن لم يأت شيئًا من الذنوب موقن بمغفرة الله، فلا ينبغي لأحد أن يخاف الله، ولا يرجوه بزعمهم.

فإن قالوا: لا ينبغي له أن يُئيّس من الله، قبل: إن الرجاء عندكم لا يكون إلا على الشك، لا على اليقين، فكيف يجوز أن يرجو أن يغفر الله له ويدخله الجنة وقد وعده ذلك؟!

لئن جاز له ذلك ليجوزنَّ لكم أن يرجو الله أن يدخل رسله الجنة وألا يؤاخذهم بذنوب غيرهم، ويرجو ألا يعذبهم بكفر غيرهم من الكفار، ويرجو ألا يعذبكم على الكفر به وأنتم به مؤمنون.

ولو جاز ذلك لجاز أن يرجو أن يكونوا رجالًا وأن يكونوا نساء، وهذا كله غير جائز عندهم؛ لأن الرجاء والخوف عندهم، لا يكون إلا على الشك، ولا يكون على اليقين، فإن قالوا: لا يجوز ذلك؛ لأن الله جل ذكره أخبر أنه مدخل رسله الجنة، وأنه لا تزر وازرة وزر أخرى، وأنه لا يجزي العباد إلا بما كسبوا، ولا يعذبهم بما لم يذنبوا.

قيل لهم: وكذلك المجتنب للكبائر لا يجوز له أن يرجو الله أن يغفر الله له وقد وعده ذلك، بل يستيقن ذلك، والموحدون لا يخلو أحد منهم من أن يكون مجتنبًا للكبائر أو مصرًّا على بعض الكبائر أو دون ذلك أو كلاهما، فحرام عليهم على قولكم الرجاء والخوف، فحرام على العباد كلهم بزعمكم الرجاء والخوف؛ لأنه لا يخلو أحد منهم من أن يكون من إحدى المنزلتين، وهذا الخروج من الكتاب والسُّنة وإجماع الأولين والآخرين!!

وكذلك العفو في الآخرة لا يجوز أن يكون من الله جل ذكره على مذهبكم؛ لأنه لا يلقى الله إلا صاحب كبيرة، قد أوجب في الدنيا ألا يعفو عنه، وذلك عندكم كفر إن اعتقده؛ لأن الله جل ذكره، قد آيسه من ذلك.

أو صاحب صغيرة غير مصر [١١١] على كبيرة، يعد مجتنبًا للكبائر كلها فقد عفا (١) الله عنه في الدنيا، وقد مات يوم مات وهو مغفور له من أهل الجنة، فلا يحتاج إلى العفو والصفح عنه في القيامة، وقد فعل ذلك به في الدنيا وهو في الدنيا يوم مات؛ لأنه قد لتي الله على ولا ذنب له تجب عليه به العقوبة في الآخرة. وإنما العفو والصفح في الآخرة عمن لقيه، وهو مستحق للعقوبة، فصفح عنه تفضلًا عليه، وذلك عندكم كذب منه لو فعله! فأما من لقيه ولا ذنب له يستوجب به العقوبة، فلا يحتاج إلى العفو، والله على لا يلقاه في القيامة كافر ولا موحد إلا صاحب كبيرة، أو مجتنب لها، والعفو في القيامة عن هذين ساقط، فلا عفو لله جل ذكره في الآخرة على مذهبكم عن أحد.

وهذا الخروج من الكتاب والسُّنَّة، وإجماع القرون من الأولين والآخرين.

وكذلك شفاعة النبي ﷺ، لا تجوز على قولكم في الآخرة؛ لأن

<sup>(</sup>١) في المخطوط: (عفي).

صاحبَ الكبيرةِ اللهُ مُعَذَّبُه لا محالة، ولا يستحل النبي ﷺ أن يشفع فيه، فيكون يطلب إلى الله ﷺ أن يخلف قوله، ويكذب وعيده على دعواكم!

وكذلك المجتنب للكبائر، يلقى الله وقد استوجب الإجارة من العذاب، وقد غفر الله له، وأخبره أنه مدخله الجنة وعدًا عليه مؤكدًا، فلا يحتاج إلى الشفاعة، إنما يحتاج إلى الشفاعة المستوجِبُ للعذاب، فأما من ضمن الله له المغفرة، وأخبره أنه من أوليائه، وأنه مُدخِلُه الجنة، وأنه لا يعذبه، فلا يحتاج إلى الشفاعة، ولو جاز أن يشفع في هذا، لجاز أن يشفع في إبراهيم ﷺ ألا يعذب، وفي موسى وعيسى ويعيى وجميع رسله ﷺ.

واختص محمدًا بأفضل الصلاة والتسليم؛ لأن الوعد من الله على للمجتنب للكبائر، ولرسله أكبر درجات في الجنة، وأعظم منزلة عند الله جل ذكره، قد وعدهم جميعًا ألا يعذبهم، ويدخلهم الجنة، وقد تولاهم أجمعين، فلا شفاعة للنبي هي في القيامة على قولكم، وهذا رد للآثار المستفيضة عن النبي هي، والأمّة كلها جاهلها وعالمها كلهم يرجون شفاعة النبي هي، ولا يجوز في قولكم لأحد في الدنيا يرجو شفاعة النبي هي ولا يسألها؛ لأنه إن كان صاحب كبيرة، فعليه أن يعلم أن النبي هي لا يشفع إلى الله على فيه؛ لأن ذلك طلب (١) أن يكذب قوله ويرجع عن وعيده.

وإن كان مجتنبًا للكبائر لم يجز له ذلك؛ لأن عليه أن يعلم أن شفاعة النبي ﷺ في القيامة لا تجوز بزعمكم، وحرام على أحد من العباد، أن يرجوها، أو يطلبها إلى الله ﷺ في قولكم.

<sup>(</sup>١) في المخطوط: (طلبا).

فإنما أنتم قوم غلطتم فجعلتم الخاص عامًا، والعام خاصًا، وادَّعيتم على من خالفكم أنه قد وصف الله ـ جل وعز ـ أن أخباره تتناسخ، وقد دخلتم في مثل ما عبتم، وجوَّزتم تعذيب الرسل على والتائبين؛ لأنه وعد من عصاه النار، ولم يستثن أحدًا، إلا أن يقولوا: إنه أخبر في آيات أخر أنه لا يعذب الرسل على ولا التائبين من المذنبين، فيقال لكم: وكذلك قد أخبر أنه يغفر ما دون الشرك لمن يشاء من المذنبين، وقد قلتم فيمن أوجب الله لهم العذاب على الظلم: إنه لم يرد الرسل على ولا التائبين ولا أهل الصغائر، وإن كانت الآية في يرد الرسل على فلم يعمهم، إذ أخبر في آيات أخر أنه لا يعذبهم.

وكذلك قوله: ﴿مَا عَلَى ٱلْمُعْسِنِينَ مِن سَيِسِلِ ﴾ [التوبة: ٩١]، وقوله: ﴿إِنَّا لَا نَفْسِيعُ أَبْرَ مَنْ أَحْسَنَ عَمَلًا ﴾ [الكهف: ٣٠] فلزمكم أن من أحسن من جميع الخلق، ولو مثقال ذرة، أن الله يدخله الجنة، فقلتم: إن الله قد أخبر أنه إنما يتقبل الله من المتقين، فقيل لكم: فمن اتقاه بأقل التقوى، فقد دخل في العموم بالقول.

فقلتم: إنما أراد التائبين.

قيل لكم: وكذلك إنما أراد أن يعذب على الكبائر من لم يشأ أن يغفر له؛ لأنه قد أخبر بعد خبره عن عذابهم أنه يغفر لمن يشاء أن يغفر له منهم، ولم يعلمنا بهم، فمن استثناه فهو لا محالة مغفور [١٦٧] له، وإن كان الاستثناء لم يقع على أحد بعينه، إلا أنا نعلم أن بعضهم يغفر لهم كما قال، فعلينا أن نقطع بما بيّنه، ونوقف ما أوقفه، وهو عالمٌ بمن يشاء مغفرته، ومن يشاء عذابه.



فأول ذلك معرفة الشُور المكية والمدنية (١)؛ ليعرف أن ما فيها من الأمر والأحكام بعد ما نزل بمكة، فإذا اختلف كان الذي نزل بالمدينة هو الناسخ؛ لأنه الآخر في النزول.

حدثنا شريح بن يونس، قال: حدثنا أبو معاوية (٢)، عن هشام بن عروة (٣)، عن أبيه (<sup>٤)</sup> قال: «ما كان من حدٍّ أو فريضة أنزلها الله ﷺ بالمدينة (٥)، وما كان من ذكر الأمم والقرون أنزل بمكة (٢).

<sup>(</sup>١) ورد في المكي والمدني عدة تعريفات، أرجحها ما كان مبنيًا على الزمان، فيعتبر المكي: ما نزل قبل الهجرة، والمدني: ما نزل بعد الهجرة، سواء كان في المدينة أو مكة أو أي مكان آخر. البرهان للزركشي ١٨٧/١، والإتقان للسيوطي ٢٠/١؟ الزيادة والإحسان لابن عقيلة المكي ٢٠٤/١.

 <sup>(</sup>٢) محمد بن خازم التميمي السعدي، أبو معاوية الضرير الكوفي مولى بني سعد بن زيد، يقال: عمي وهو ابن ثمان سنين، ثقة، تُوفِّي سنة (١٩٤هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص٤٧٥.

 <sup>(</sup>٣) هشام بن عروة بن الزبير بن العوام أبو المنذر، ثقة، تُوفِي سنة (١٤٦هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص٥٧٥.

 <sup>(</sup>٤) عروة بن الزبير بن العوام بن خويلد بن أسد القرشي، أبو عبد الله المدني، كان ثقة كثير الحديث فقيهًا، تُوفِّي سنة (١٩٧هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص٣٨٩.

<sup>(</sup>٥) تختص السور المكية بقصر الآيات وتركيزها على موضوعات العقيدة والإيمان، فيما تختص السور المدنية ببيان تفاصيل الأحكام والشرائع. وهذا بوجه عام ولا يكفي للاستدلال به على المكي والمدني من السور، فقد يرد في السورة المكية الكلام على شيء من الفرائض، فقد شرعت الصلاة والزكاة بمكة. كما أن سورة البقرة فيها من قصص الأمم والقرون وهي مدنية. الزيادة والإحسان لابن عقيلة المكى ٢٢٢/١.

<sup>(</sup>٦) فضائل القرآن لأبي عبيد ص٣٦٧.

قال: وحدثنا شريح، قال: حدثنا سفيان، عن معمر، عن قتادة قال: «السُّور المدنية (۱): البقرة، وآل عمران، والنساء، والمائدة، والأنفال، والتوبة، والرعد، والحجر، والنحل، والنور، والأحزاب، وسورة محمد ﷺ، والفتح، والحجرات، والحديد، والمجادلة، والممتحنة، والصف، والجمعة، والمنافقون، والتغابن، والنساء القصرى (۱)، وهِ يَثَانُهُمُ النَّمَ يُرَاهُمُ الله وَ الله المنافقون، والإخلاص: ۱]، وهُ لَمُ هُو الله أَصُلُهُ الله الإخلاص: ۱]، وهو يشك في هُ أَرْمَيْتُ (۱) الماعون: ۱]، وهو يشك في هُ أَرْمَيْتُ (۱) الماعون: ۱]».

حدثنا عبد الله بن بكر<sup>(٤)</sup>، قال: حدثنا سعيد<sup>(٥)</sup>، عن قتادة قال: 
﴿إِن اللَّذِي أَنْزِلَ بِالْمَدْينَةِ: البَقرة، وآل عمران، والنساء، والمائدة، وآية من الأعراف: ﴿وَسَتَلَهُمْ عَنِ الْقَرْيَكِةِ الَّتِي كَانَتُ عَاضِرَة الْبَحْرِ ﴾
[الأعراف: ١٦٣]، والأنفال وبراءة، والرعد، غير آية منها مكية: ﴿وَلَوْ

<sup>(</sup>١) مما اختلف فيه العلماء تعيين السور المكية والمدنية لاختلاف الروايات الواردة فيها ولدخول الاجتهاد فيها، ولما كان المكي والمدني إنما يعرف بنقل الصحابة رضوان الله عليهم لأنهم شاهدوا التنزيل وجب التوقف حيث وقفوا، وقد نقل السيوطي عن ابن الحصار قال: المدني باتفاق عشرون سورة، والمختلف فيه اثنتا عشرة سورة، وما عدا ذلك مكي باتفاق.اهـ. الإتقان للسيوطي ٢٠/١، وقواعد التفسير لخالد السبت ٧/١١.

<sup>(</sup>٢) هي: سورة الطلاق، وسمّوها «القُصرى» تمييزًا لها عن الطولى لتسميتهم سورة النساء بالطولى، للفرق بينهما. وفي تسميتها ورد الحديث، الذي أخرجه البخاري وفيه قول ابن مسعود في المُتوفّى عنها زوجها وهي حامل قال: «اتبجعلون عليها التغليظ، ولا تجعلون لها الرخصة، لنزلت سورة النساء القصرى بعد الطولى» رواه البخاري في صحيحه، كتاب تفسير القرآن، باب ﴿وَالَّذِنَ يُتَكُونَ مِنكُمْ وَيَدُونَ أَنْوَبُكُمْ لَا اللهِ مَنْ اللهُ اللهِ وَعَدَلًا فَإِنَّا المَنْنَ الْجَلُهُمَّ فَلَا جُمَالًا عَلَيْكُو فِيمَا فَكَالَ فِي اللهِ وَيَدُلُونَ اللهِ وَعَدَلًا فَلَا اللهِ وَعَدَلًا اللهِ وَعَدَلًا فَلَا اللهِ وَعَدَلًا فَلَا اللهِ وَعَدَلًا اللهِ وَعَدَلًا اللهِ وَعَدَلُمُ فَلَا جُمَالًا عَلَيْكُو فِيمَا فَكَالًا فَلَا اللهِ وَعَدَلًا اللهِ وَعَدَلًا اللهِ وَعَدَلًا اللهِ وَعَدَلًا اللهِ وَعَدَلًا اللهِ وَعَدَلًا لَهُ اللهِ وَعَدَلًا اللهِ وَاللهِ وَعَدَلُمُ اللهِ وَعَدَلًا لَهُ اللهِ وَعَدَلًا اللهِ وَعَدَلًا اللهِ وَعَدَلُمُ اللهِ وَعَدَلًا لَهُ اللهُ وَعَدَلُولُ اللهِ وَعَدَلُمُ اللهِ اللهِ وَعَدَلُمُ اللهِ وَعَدَلُمُ اللهِ اللهِ وَعَدَلُمُ اللهِ اللهِ وَعَدَلُمُ اللهِ اللهِ وَعَدَلًا لَهُ اللهُ وَعَدَلُمُ اللهِ اللهِ وَاللهِ وَعَدَلُمُ اللهِ اللهِ وَعَدَلُمُ اللهُ وَعَدَلُولُهُ اللهُ وَعَلَالِهُ وَاللّهُ لِهِ اللهُ وَلِهُ اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَعَدَلُمُ اللهُ وَعَدَلُولُ اللهُ وَاللّهُ وَعَدَلُمُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَعَدَلُمُ اللّهُ وَاللّهُ وَعَدَلُمُ اللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَعَلَا اللهُ وَاللّهُ و

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي ١/ ٦١؛ والدر المنثور للسيوطي ٣/٦.

<sup>(</sup>٤) عبد الله بن بكر بن حبيب، سبقت ترجمته.

<sup>(</sup>٥) ابن أبي عروبة، سبقت ترجمته.

قال: وحدثنا عبد الله (۲)، قال: حدثنا أبو أسامة (۲)، عن الأعمش، عن المسيب (٤)، عن علقمة قال: «ما كان في القرآن ﴿يَكَأَيُّهَا النَّيْسَ عَلَمَا اللَّيْسَ عَامَنُولَ فِهو مدي، وما كان ﴿يَكَأَيُّهَا النَّيْسَ عَامَنُولَ فِهو مدني» (٥). قال: ذكره سفيان، عن الأعمش، عن إبراهيم، عن علقمة، بنحوه (٦).

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي ١٢/١٤؛ والدر المنثور للسيوطى ٣/٦.

<sup>(</sup>۲) هو: عبد الله بن بكر بن حبيب، سبقت ترجمته.

 <sup>(</sup>٣) حماد بن أسامة بن زيد القرشي مولاهم، أبو أسامة الكوفي، إمام حافظ ثقة ثبت وربما دلس، مات سنة (٢٠١هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص١٧٧.

 <sup>(</sup>٤) المسيب بن رافع الأسدي الكاهلي، أبو العلاء الكوفي، الأعمى، ثقة، تُوفِّي
 (٥١٠ه). تقريب التهذيب لابن حجر ص٤٣٦.

 <sup>(</sup>٥) في المصنف: حدثنا وكيع، عن الأحمش، عن إبراهيم، قال:... الحديث.
 مصنف ابن أبي شيبة، كتاب فضائل القرآن، ما نزل من القرآن بمكة والمدينة، ٦/
 ١٤٠، وقم الحديث ٣٠١٤٣.

<sup>(</sup>٦) عند الحاكم في المستدرك من رواية الأعمش، عن إبراهيم، عن علقمة، عن =

قال: حدثنا شريح، قال: حدثنا مروان بن معاوية (١٠)، عن سلمة بن نبيط (٢٠)، عن الضحاك (٣) قال: «كل آية أنزلت: ﴿يَعَالَهُمَا اللَّهِ مِن الممادية، و﴿يَعَالَهُمَا النَّاسُ المَدِية، وَ﴿يَعَالَهُمَا النَّاسُ المَدِية، وَالْمَعَالَهُمَا النَّاسُ المُحَدِية، وَالْمَعَالَهُمَا النَّاسُ المُحَدِية، وَالْمَعَالَعُمَا النَّاسُ المُحَدِية، وَالْمَعَالَعُمَا النَّاسُ المُحَدِية، وَالْمَعَالَعُمَا النَّاسُ المُعَلَّمَا النَّاسُ المُعَلَّمَا النَّاسُ المُعَلِّمَا النَّاسُ المُعَلَّمَا النَّاسُ المُعْلَمَا النَّاسُ المُعْلَمَا النَّاسُ المُعْلَمَا النَّاسُ المُعْلَمَا النَّاسُ المُعْلَعَالَمَا المُعْلَمَا المُعْلَمَا المُعْلَمَا المُعْلَمِينَ المُعْلَمِينَ المُعْلَمِينَ المُعْلَمِينَ المُعْلَمِينَ المُعْلَمِينَ المُعْلَمِينَا المُعْلَمِينَ المُعْلَمِينَا المُعْلَمُ المُعْلَمِينَا المُعْلَمِينَا المُعْلَمِينَا المُعْلَمِينَا المُعْلَمِينَا الْعُلْمُعِلَمُ الْعُلْمُعُلِمِينَا الْعُلِمِينَا المُعْلَمُ المُعْلَمِينَا الْعُمْعِلَمُ المُعْلَمِينَا الْعُلْمُعِلَمُ الْعُلِمِينَا الْعُلِمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلْمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلْمُ الْعُلِمُ الْعُلْمُ الْعُلِمُ الْعُلْمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلْمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلْمُ الْعُلِ

فأما الناسخ والمنسوخ في الأحكام فهو على وجوه شتى؛ منها خصوص، ومنها عموم.

حدثنا سنيد، قال: حدثنا أبو سفيان<sup>(۵)</sup>، عن معمر، عن قتادة في قوله كان ونأت بِعَنْير مِنْهَا أَوْ مِثْلِهَا ﴾ [البقرة: ١٠٦] يقول: «فيها تخفيف، فيها رخصة، وفيها أمر، وفيها نهى»<sup>(۱)</sup>.

قال: وحدثنا حجاج (٢٠)، عن ابن جريج (٨)، عن مجاهد في قوله تعالى: ﴿مَا نَسَحْ مِنْ مَايَةٍ أَدْ نُسِهَا﴾ [البقرة: ١٠٦]: (نُشبت خَطَّها، ونبدل حكمها) (٩٠).

عبد الله رهى قال: (مما كان: ﴿يَالَهُمُ الَّذِينِ مَاسُولُهِ أَنزل بالمدينة، وما كان:
 ﴿يَالُهُمُ النَّاشُ ﴾ فيمكة. ٣٠/٢٠ رقم الحديث ٤٢٩٥.

 <sup>(</sup>١) مروان بن معاوية بن الحارث الفزاري أبو عبد الله الكوفي سكن مكة ثم صار إلى
 دمشق فسكنها، ثقة، تُوفِّي سنة (١٩٥٣هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص٥٢٦.

 <sup>(</sup>Y) في المخطوط: «بن شطّه»، وهو تصحيف في النقط وهو: سلمة بن نبيط بن شريط بن أنس الأشجعي أبو فراس الكوفي، ثقة، تقريب التهذيب لابن حجر ص١٤٤٨.

 <sup>(</sup>٣) الضحاك بن مزاحم الهلالي أبو القاسم، ويقال: أبو محمد، ثقة تُوفِّي سنة
 (٦٠٠م) تقريب التهذيب لابن حجر ص٢٨٠٠.

<sup>(</sup>٤) الدر المنثور للسيوطي ٨٤/١.(٥) محمد بن حميد اليشكري، سبقت ترجمته.

 <sup>(</sup>٦) تفسير عبد الرزاق الصنعاني (٢٨٥/١؛ وتفسير الطبري ٢/ ٤٨١؛ والدر المنثور للسيوطي (٢٥٥/١)

<sup>(</sup>V) حجاج بن محمد المصيصي، سبقت ترجمته.

<sup>(</sup>٨) عبد الملك بن عبد العزيز بن جريج، سبقت ترجمته.

<sup>(</sup>٩) تفسير الطبري ٢/ ٤٧٣.



ما رفع رسمه من الكتاب، ولم يرفع حفظه من القلوب، فأثبت حكمه بسُنّة نبيه ، من ذلك آية الرجم. قال عمر شه: "إنا كنا نقرأ: (الشَّيْخُ وَالشَّيْخُ إَذَا زَنْيَا فَارْجُمُوهُمَا البَّنَّةَ) (١٠).

قال: وحدثنا معاوية (٢)، عن أبي إسحاق (٣)، عن الأوزاعي (٤)، عن إسحاق بن عبد الله بن أبي طلحة (٥) قال: سمعت أنس بن مالك يقول: «كنا نقول فيما نسخ: (أَنْ بَلِّغُوا إِخْوَانَنَا أَنَّا قَدْ لَقِينَا رَبَّنَا فَرَضِيَ عَنَّا وَرَضِنَا عَنْهُ)» (٢).

وقوله: (إِنَّا أَنْزَلْنَا هَذَا المَالَ لِإِقَامِ الصَّلَاةِ وَإِيتَاءِ الرَّكَاةِ)<sup>(٧)</sup>.

<sup>(</sup>۱) رواه ابن ماجه في سننه، كتاب الحدود، باب الرجم، ۸۰۳/۲، رقم الحديث ۲۹۱۳. وصححه الألباني في السلسلة الصحيحة، ۲۷۲/۱ رقم الحديث ۲۹۱۳.

<sup>(</sup>۲) معاوية بن عمر بن المهلب، سبقت ترجمته.

<sup>(</sup>٣) إبراهيم بن محمد الفزاري، سبقت ترجمته.

 <sup>(</sup>٤) عبد الرحمٰن بن عمرو بن أبي عمرو، واسمه يحمد الشامي أبو عمرو الأوزاعي، الفقيه، تُوفّي سنة (١٥٥هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص٣٤٧.

 <sup>(</sup>٥) إسحاق بن عبد الله بن أبي طلحة زيد بن سهل الأنصاري النجاري المدني، إمام ثقة، تُوفِّى سنة (١٣٢هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص١٠١٠.

<sup>(</sup>V) رواه البيهقي في شعب الإيمان ٤٩٦/١٢ رقم الحديث ٩٧٩٦.

وفي مصحف عائشة قبل أن يغير عثمان الله بالمصاحف، إلى مصحف واحد: (إِنَّ اللهَ وَمَلائِكَتُهُ يُصَلُّونَ عَلَى الذِينَ يَصِلُونَ الصُّفُوفَ [117] الأُوَّلُ(١)، بعد قوله: ﴿وَسَلِّمُولُ تَسْلِمُا ﴾ [الاحزاب: ٥٦].

وقال: كنا نقرأ: (لَا تَرْغَبُوا عَنْ آبَائِكُمْ؛ فَإِنَّهُ كُفْرٌ بِكُمْ أَنْ تَرْغَبُوا عَنْ آبَائِكُمْ)'``.

ومن ذلك ما روي: (النَّبِيُّ أَوْلَى بِالمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِهِمْ وَهُوَ أَبٌ لَهُمْ وَأَزْوَاجُهُ أُمَّهَاتُهُمْ)<sup>(۳)</sup>، وكانت فيما أسقط<sup>(1)</sup>.

وفي حرف أُبيّ: (وَهُوَ أَبٌ لَهُمُ)، فليس ذلك في الرغبة، وإنما ذلك في الولاية، ولا يكون في الرغبة إلا ما كان من صلب الرجل.

وقال النبي ﷺ: (مَنْ تَرَكَ مَالًا فَلِوَرثِيهِ، وَمَنْ تَرَكَ كَلًّا فَعَلَيًّا)(٥٠). وقوله: (اللَّهُمَّ إِنَّا تَستَمِينُك، وتَستَفييك وتَستَفْيُرُك) إلى قوله:

. (الجَدُّ)(<sup>(۲)</sup>.

<sup>(</sup>١) الإتقان للسيوطي ٢/٥٣.

 <sup>(</sup>۲) رواه البخاري قي صحيحه، كتاب المحاربين من أهل الكفر والردة، باب رجم الحبلى في الزنى إذا أحصنت، ٢٥٠٣/٦، رقم الحديث ٦٤٤٢.

 <sup>(</sup>٣) رواه الحاكم في مستدركه، كتاب التفسير، تفسير سورة الأحزاب ٢/ ٤٥٠، رقم الحديث ٣٥٥٦ والبيهقي في سننه، كتاب النكاح، باب ما خص به من أن أزواجه أمهات المؤمنين، ٧/ ٢٩، رقم الحديث ١٣٤١٩.

<sup>(</sup>٤) يعني: أسقط من التلاوة ونسخ لفظه وهو قوله: «وهو أب لهم».

 <sup>(</sup>٥) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الاستقراض وأداء الديون، باب الصلاة على من ترك دَينًا، ٢/ ٨٤٥، رقم الحديث ٢٢٦٨.

<sup>(</sup>٦) وقد كَان في قراءة أبي بن كعب ﴿ إِللَّهُمْ إِنَّا تَسْتَصِينُكَ، وَسَتَغْفِرُكَ، وَنُثْنِي عَلَيْكَ الْمُثْبِرَ، وَلَا تَمْفُرُكَ، وَتَعْلَمْ، وَتَشْرُكُ مَنْ يَشْجُرُكَ، اللَّهُمْ إِيَّاكَ نَمْبُد، وَلَكَ نُصَلّى وَتَسْجُد، وَالشّي مَذَاتِكَ إِنَّ مَذَاتِكَ بِالنَّكَافِرِينَ مُلْجِقٌ. مصنف ابن أبي شيبة، كتاب الدعاء، باب ما يلعو به في قنوت الفجر، ٢٠/١، وهم الحديث ٢٩٧١٨، وعن عبد الرحمٰن بن الأسود، أن علي النجر، عبر أن يقتم الآخرة ويقول: (اللّهُمَّ علياً كان يقتم الآخرة ويقول: (اللّهُمَّ علياً كان يقنت بهاتين السورتين في الفجر، غير أنه يقدم الآخرة ويقول: (اللّهُمَّ علياً كان يقنت بهاتين السورتين في الفجر، غير أنه يقدم الآخرة ويقول: (اللّهُمَّ علياً كان يقنت بهاتين السورتين في الفجر، غير أنه يقدم الآخرة ويقول: (اللّهُمَّ علياً كان يقنت بهاتين السورتين في الفجر، غير أنه يقدم الآخرة ويقول: (اللّهُمَّ علياً كان يقنت بهاتين السورتين في الفجر، غير أنه يقدم الآخرة ويقول: (اللّهُمَّ علياً كان يقنت بهاتين السورتين في الفجر، غير أنه يقدم الآخرة ويقول: (اللّهُمَّ علياً كان يقنت بهاتين السورتين في الفجر، غير أنه يقدم الآخرة ويقول: (اللّهُمَّ علياً كان يقنت بهاتين السورتين في الفجر، غير أنه يقدم الآخرة ويقول: (اللّهُمُّ عليهُ عَلَيْ كان يقنت اللّهُمْ علياً كان يقنت اللّه اللّه اللّه عَلَيْ اللّهُمْ عليان اللّهُمْ اللّهُمْ عليهُ اللّهُمْ عليهُ اللّهُمْ عليان اللّهُ عَلَيْ كان يقنت اللّه اللّه اللّه اللّه عَلَيْ كان يقدم اللّه اللّه اللّه اللّه عن اللّه الرّه عن عبد السورة عن عبد الرّه عن عبد اللّه اللّه عليه عليه اللّه عليه عليه اللّه عليه عليه عليه اللّه عليه عليه اللّه عليه اللّه عليه اللّه عليه اللّه عليه عليه اللّه عليه اللّه عليه اللّه عليه اللّه عليه عليه اللّه عليه عليه اللّه عليه

(وَلَوْ أَنَّ لِابْنِ آدَمَ وَادِيَيْنِ مِنْ مَالٍ لَابْتَغَى<sup>(١)</sup> إِلَيْهِمَا ثَالِثًا)<sup>(١)</sup>. وكان بعد ذلك هذا الكلام مثبتًا في مصحف أُبيّ.

وقوله: (حَافِظُوا عَلَى الصَّلَوَاتِ وَالصَّلَاةِ الوُسْطَى صَلَاةِ العَصْرِ)<sup>(٣)</sup>.

وفي مصحف عائشة ﷺ: (وَجَاهِدُوا فِي اللهِ حَقَّ جِهَادِه كَمَا جَاهَدتُّم أَوْلَ مَرّة)<sup>(٤)</sup>.

فنسخ ذلك كله وأبدل أحكامه بالسُّنَّة.

ثبت الرجم بالسُّنَّة (٥).

- (١) في المخطوط: (لابتغا).
- (٢) رَواه أحمد في مسند المكثرين من الصحابة، مسند أنس بن مالك ، ١٧٩/٢١ رقم الحديث ١٣٥/٢٤.
- (٣) رواه مسلم في صحيحه، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب اللليل لمن قال الصلاة الوسطى هي صلاة العصر ٤٣٧/١، رقم الحديث ٢٦٩؛ وأبو داود في مسنده، كتاب الصلاة، باب في وقت صلاة العصر ١٦٦٥، رقم الحديث ٤١٠.
- (٤) عن ابن أبي مليكة عن المسور بن مخرمة قال: قال: عمر بن الخطاب ﷺ لعبد الرحمٰن بن عوف ﷺ: «ألم نجد فيما أنزل الله علينا: (جَاهلُوا كُمَا جَاهَدتُم أَوْلَ مَرَةٍ)؟ قال: بلى، قال: فإنا لا نجدها، قال: أسقطت فيما أسقط من القرآن». فضائل القرآن لأبي عبيد، باب ما رفع من القرآن بعد نزوله ولم يتبت في المصاحف ص٣٥٥، شرح مشكل الآثار للطحاوي ٢٧٣/٥، وقم الحديث في المصاحف ص٣٥٥، شرح مشكل الآثار للطحاوي ٢٧٣/٥، وقم الحديث ثقات رجال الشيخين.
- (٥) في الصحيحين عن أبي هريرة وزيد بن خالد الجهني 歲 قالا: (جاء أعرابي، فقال: يا رسول ا的 業، اقض بيننا بكتاب الله، فقام خصمه فقال: صدق، اقض =

إِنَّاكُ نَمِنْد، وَلَكَ نُصَلِّي وَنَسْجُد، وَإِلَيْكَ نَسمَى وَتَحفد، نَرجُو رَحمَتَك، وَنَحَافُ مَذَاتِك، إِنْ صَدَاتِكَ بِالْكَافِرِينَ مُلحِق، اللَّهُمَ إِنَّا نَستَعِينَك، وَنَستَهْدينَك، وَنُشِيعِ عَلَيْكَ الخَيرِ كُلُه، وَنَشكُركَ وَلَا نَكَفُرُكُ وَنُومِن بِك، وَنَخلعُ وَنتركُ مَن يغجُرك رواه عبد الرزاق في مصنفه، كتاب الصلاة، باب القنوت، ٣/ ١١٤، وقم الحديث ٢٩٥٨.

وأوجب النبي ﷺ على أمته ألا ينتفي أحد من والده، فقال: (مَنِ انتَفَى مِنْ أَبِيهِ أَوِ ادَّعَى إِلَى غَيْرِ مَوَالِيهِ فَعَلَيْهِ لَغَنَةُ اللهِ)(١).

ونهى ﷺ عن الحرص الذي يخرج إلى طلب ما لا يحلُ<sup>(٢)</sup>. وقوله: (إِنَّا نَسْتَعِينُكَ وَنَسْتَغْفِرُكَ) يقنت بها المسلمون في صلاتهم<sup>(٣)</sup>.

وكذلك ﴿وَجَهِدُواْ فِي اللَّهِ حَقَّ جِهَادِونَ ﴾ [الحج: ٧٨]، وأوجب على العباد أن يفعلوه، وأن يقوموا بذلك لله جل ذكره، وقد جاءت بذلك أحاديث عن رسول الله ﷺ أنهم شهدوا أن هذه الآيات كانت مما أنزلها الله ﷺ.

قال: وحدثنا شريح، قال: حدثنا يحيى بن أبي بكير، عن فضيل بن مرزوق<sup>(٤)</sup>، عن شقيق بن عقبة<sup>(٥)</sup>، **عن البراء بن عازب قال**:

بيننا بكتاب الله، فقال الأعرابي: إن ابني كان عسيفًا على هذا، فزنى بامرأته، فقالوا لي: على ابنك الرجم، ففديت ابني منه بمئة من الغنم ووليدة، ثم سألت أهل العلم، فقالوا: إنما على ابنك جلد مئة، وتغريب عام، فقال النبي ﷺ: (لأقضِينَ بيتكُما بِكِتَابِ الله، أمّا الوَلِيئة وَالفَتَم فَرَدُّ عَلَيكَ، وَعَلَى ابنكَ جَلدُ مِئة، وتغريب عام، وَأمّا أنت يا أَنْسُ ل لِرَجُل ِ فَاهْدُ عَلَى امرَأَةٍ مَذا، فَارْجِمْهَا)، فغدا عليها أنبسٌ فرجمها، رواه البخاري في صحيحه، كتاب الصلح، باب إذا اصطلحوا على صلح جور فالصلح مردود، ٢/ ٩٥٩، رقم الحديث ٢٥٤٩.

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم في صحيحه، كتاب العتق، باب تحريم تولي العتيق غير مواليه، ١١٤٦/٢ رقم الحديث ١٣٧٠.

<sup>(</sup>٢) عن ابن كعب بن مالك الأنصاري، عن أبيه، قال: قال رسول اله ﷺ: (ماً فِتْبَانِ جَائِمَانِ أُرْسِلاً فِي غَنَمٍ بِأَقْسَدُ لَهَا مِنْ حِرْصِ المَرْءِ عَلَى المَالِ وَالشَّرْفِ لِيبِينِهِ) رواه الترمذي في سننه، أبراب الزهد، باب، ٥٨٨/٤ وقم الحديث ٢٣٧٦؛ وصححه الألباني في صحيح الجامع ٩٨٣/٢، رقم الحديث ٥٦٢٠.

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه في ص١٦٦.

فضيل بن مرزوق الأغر الرقاشي الكوفي، أبو عبد الرحمٰن مولى بني عنزة، صدوق، تقريب التهذيب لابن حجر ص٤٤٨.

<sup>(</sup>٥) شقيق بن عقبة العبدي الكوفي، ثقة، تقريب التهذيب لابن حجر ص٢٦٨.

المِنْ الْأَوْنُ اللَّهِ اللَّ

 <sup>(</sup>١) رواه مسلم في صحيحه، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب الدليل لمن قال الصلاة الوسطى هي صلاة العصر. ١٩٥/١، رقم الحديث ٦٣٠.

<sup>(</sup>٢) مما يستدل به على ذلك ما رواه نافع أن حفصة أنها أمرت مولى لها أن يكتب لها مصحفًا، فقالت: (إذا بلغت هذه الآية: (حَافِظُوا عَلَى الصَّلَوَاتِ والصَّلَاةِ الوُسطَى)، فلا تكتبها حتى أمليها عليك كما سمعت رسول الله في يقرؤها، فلما بلغها أمرته فكتبها: (حَافِظُوا عَلَى الصَّلَوَاتِ وَالصَّلَاةِ الوُسطَى وَصَلَاةِ المَصْوِ وَقُومُوا اللهِ قَلْ يَشْتِينَ) قال نافع: فقرأت ذلك المصحف فوجدت فيه «الواو». تفسير الطبرى ٥/٥٠٠.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الجهاد والسير، باب الدعاء على المشركين، ٤/٣٤ رقم الحديث ٢٩٣١؛ ورواه مسلم في صحيحه، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب الدليل لمن قال: الصلاة الوسطى هي صلاة العصر ٤٣٦/١، رقم الحديث ٢٢٧.

 <sup>(</sup>٤) رواه مسلم في صحيحه، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب الدليل لمن قال:
 الصلاة الوسطى هي صلاة العصر ٤٣٧/١، رقم الحديث ٦٢٨.

<sup>(</sup>o) اختلف أهل التفسير في تعيين الصلاة الوسطى، فمنهم من لم يعينها وقال: المراد بالوسطى: الفضلى؛ لأن وسط الشيء أفضله، ومنهم من عين، واختلفوا على أقوال: أحلما: أنها صلاة العصر، وهو قول الجمهور من أهل التفسير، وتسانده الروايات الصحيحة عن النبي . النبها: أنها صلاة الظهر، وهو مروي عن ابن عمر وزيد بن ثابت وأبي سعيد الخدري ، ثالثها: أنها صلاة المغرب، وهو من رواية قبيصة بن ثابت وأبي سعيد الخدري ، ثالثها: أنها صلاة المغرب، وهو من رواية قبيصة بن ذويب . الرابع: أنها صلاة الفجر وهو مروي عن ابن عباس . الله عند القبل في قال الطبري بعد أن ذكر الخلاف في تعيين صلاة العصر: والصواب من القول في

قال الطبري بعد أن ذكر الخلاف في تعيين صلاة العصر: والصواب من القول في ذلك ما تظاهرت به الأخبار عن رسول اش ﷺ التي ذكرناها قبل في تأويله: وهو أنها العصر. تفسير الطبرى ١٦٧/٥.

وقال: (وَجَاهِدُوا فِي اللهِ حَقَّ جِهَادِهِ كَمَا جَاهَدتُم أَوَّلَ مَرَّة)، فالجهاد ثابت آخرًا كأول، فالجهاد ثابت، والحكم به ثابت، والرسم من الكتاب مرفوع.

قال: وحدثنا ابن أبي مريم (۱۱)، عن نافع بن عمر (۱۲)، عن ابن أبي مليكة (۱۳)، عن المسور بن مخرمة، أن صمر قال لعبد الرحمٰن بن عوف: «ألم تجد فيما أنزل الله: (أن جَاهِدُوا كَمَا جَاهَدتُم أَوَّلَ مَرَّةِ)؟ قال: بلى، ولكن أسقط من القرآن» (۱۶).



(٤) شرح مشكل الآثار للطحاوي ٥/٢٧٣.

<sup>(</sup>١) سعيد بن الحكم، سبقت ترجمته في ص٢٣.

 <sup>(</sup>٢) نافع بن عمر بن عبد الله بن جميل بن عامر بن حذيم بن سلامان بن ربيعة بن سعد بن جمح الجمحي الحافظ المكي، ثقة، تُوفِّي سنة (١٦٩هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص٥٥٨.

 <sup>(</sup>٣) عبد الله بن عبيد الله بن أبي مليكة زهير بن عبد الله بن جدعان بن عمرو بن
 كعب بن سعد بن تيم بن مرة أبو بكر، ويقال: أبو محمد التيمي المكي، كان
 قاضيًا لابن الزبير ومؤذنًا له. تقريب التهذيب لابن حجر ص٣١٣.



أن يرفع حكمه من الآية بآية أخرى، ويبقى رسمه فيما أسقط ثابتًا في كتاب الله ﷺ.

مَــن ذلــك قـــولــه هَلى: ﴿وَمِسِيَّةُ لِأَزَدَبِهِـم مَّتَنَّمًا إِلَى ٱلْحَوْلِ غَيْرَ إِخْـرَاجُهِ(١) [البنرة: ٢٤٠].

ومنه: ﴿إِن يَكُن يَنكُمُ عِشْرُونَ مَكَيْرُونَ﴾ (٢) [الأنفال: ٦٥] الآية. وقوله: ﴿ فَأَمْسِكُومُكَ فِي ٱلْشِيُوتِ﴾ (٣) [النساء: ١٥].

<sup>(</sup>١) هذا مثال ضربه المولف لما نسخ حكمه ويقيت تلاوته، فعن ابن عباس ﷺ: ﴿ وَاللَّذِينَ يُتَوَفِّنَ عِنصُمُ وَيَدَرُكُ أَزَيْكِا وَصِيّةٌ لِأَرْوَبِهِم مَّتَمًا إِلَى الْمَوْلِ غَيْرَ الْمَالِحَ اللَّهِ الْمَالِحَ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهِ ال

<sup>(</sup>٢) وهذه الآية نسخت بقوله تعالى: ﴿الْنَنْ خَلَفَ اللهُ عَكُمْ وَكِلْمَ آَكَ فِيكُمْ مَشَفًا فَإِنْ يَكُنْ مِنْتَكُمْ اللهِ يَعْلِيُوا الْفَيْوِ بِإِذِن اللهِ وَاللهَ مَنَ اللهِ وَاللهَ مَنَ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ وَالله مَنَ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الله عَلَى نزلت: ﴿إِنْ يَكُنْ مِنكُمْ عَلَيْهِا بِالنَّيْلِ النَّيْلِ اللهِ الله على الله الله الله على الله عل

 <sup>(</sup>٣) وهذه الأية فيها الأمر بحبس الزانية في البيت فلا تخرج منه، ثم نسخ هذا الحكم
 ما رواه مسلم عن عبادة بن الصاحت 参، قال: قال رسول ال ﷺ = =

وقوله: ﴿ ثَلَثَتَةَ قُرُومُ ﴾ [البقرة: ٢٢٨]، ﴿ وَلُؤَلَتُ ٱلْأَمْمَالِ أَجَلُهُنَّ أَنْ يَصَمَّنَ حَمَلَهُنَّ ﴾ (١) [الطلاق: ٤].

وقوله: ﴿إِن تَرَكَ خَيْرًا ٱلْوَصِيَّةُ لِلْوَلِدَيْنِ وَٱلْأَقْرِينَ﴾ (٢) [البقرة: ١٨٠].

- (خُدُوا مَنْي، خُدُوا مَنْي، قد جَمَلَ اللهُ لَهُنَّ سَبِيلًا، البِحُرُ بالبِحرِ جَلدُ مِنةٍ وَنَفَيْ سَبِهُ وَالنَّبُ بالنّبِ جَلدُ مِنةً وَلَقَيْ مَا يَنْ عَلَى وَالرَّجْمُ)، وعند أيى داود عن ابن عباس على السّبَان ﴿ وَاللّبِهُ بَالنّبِ عَلَى اللّبَحْتَ مِن يَالَهُ اللّهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ
- (١) أشار المحاسبي كَثَلَّهُ إلى ما بين الآيتين الكريمتين من ارتباط في موضوع النسخ، فقد قال قتادة في قوله هي: ﴿وَالْسَلَمْكُنَ بِرَقِهُ مِن إِنْشَهِمْ الْلَهُ قُوتِهُ [البقرة: ٢٢٨]: فجعل عدة المطلقة ثلاث حيض، ثم إنه نسخ منها عدة المطلقة التي طلقت ولم يدخل بعما زوجها، قال الله هي: ﴿يَاتُهُ اللّهِيْ مَامَثُوا اللّهُ هَلَيْ وَهُمُوا اللّهُ هَلَيْ وَمَعْلَمُ اللّهُ مَالَتُهُمْ مَلَتُهُمُ مَلَيْهُمُ مَلَيْهُمُ مَلَيْهُمُ مَلَكُمْ مَلَيْهُمُ مَلَيْهُمْ اللّهُ اللّهُ وَمَا اللّهُ هَلَيْهُمْ مَلَيْهُمُ مَلَيْهُمُ مَلَكُمْ مَلَيْهُمُ مَلَيْهُمُ مَلَيْهُمُ مِيلَكُ الأَحْوابِ ٤٤]، فهذه ليس عليها عدة؛ إن شاءت توجت من يومها، وقد نسخ من الثلاثة قروء اثنان: ﴿وَلَلْهِي بُهُمْنَ مِنَ الْمَحِينِ مِن الْمَعْنَ فَي اللّهُ أَنْهُمُ وَلِيلُكُمُ الطلاق: ٤] فهذه العجوز قد قمعت من الحيش ﴿وَلَلُّي لَهُمْنَ الْمُعْلَمُ وَلِيلُوكُ الطَّهُولُ وَلِيلُولُ اللّهُولُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُ المُعْلَمُ وَلَيلُولُ اللّهُمُ اللّهُمُلُكُمُ وَلِعُلُمُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُمُ اللّهُمُمُ اللّهُمُمُ اللّهُمُ اللّهُمُمُ اللّهُمُمُ اللّهُمُ اللّهُمُمُ اللّهُمُمُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُمُ اللّهُمُ اللّهُمُمُ على وجه النسخ. الناسخ والمنسوخ المنسوخ المنسوخ وص منه المحامل والأيس والصغيل لابن الجوزي ص٠٤٠
- (٢) عن ابن عباس ﷺ، قال: «كان المال للولد، وكانت الوصية للوالدين، فنسخ الله من ذلك ما أحب، فجعل للذكر مثل حظ الأنثيين، وجعل للأبوين لكل واحد منهما السدس، وجعل للمرأة الثمن والربع، وللزوج الشطر والربع، رواه البخاري في صحيحه، كتاب الوصايا، باب لا وصية لوارث، ٤/٤ رقم الحديث ٢٧٤٧.

وَالْبَابُ الثَّانِي وَالْبَابُ الثَّانِي وَالْبَابُ الثَّانِي وَالْبَابُ الثَّانِي وَالْبَابُ الثَّانِي وَالْب

وكذلك قوله: ﴿ وَلَمْرَهُمْ ﴿ أَ [الأنعام: ١١٢]، و﴿ وَأَصَّفَعَ عَنْهُمْ ﴾ (٢) [النحرف: ٢٩]، و﴿ وَأَمَّ مِنْهُمْ ﴾ (٢) [النحرف: ٢٩]، و﴿ وَمَا أَرْسَلَنَكَ عَلَيْهِمْ وَكِيلًا ﴾ (٥) [النساء: ٢٨٠] الورى: ٢٨]. و﴿ وَفَمَا أَرْسَلَنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا ﴾ (٥) [النساء: ٢٨٠]. الشورى: ٢٨].

و ولَسْتَ عَلَيْهِم بِمُصَيْطِرٍ ﴿ (١) [الخاشية: ٢٧]، وقوله عَلى: وَفَإِن

(١) ورد قوله تعالى: ﴿ فَلْدُوهُمْ ﴾ في سنة مواضع: أولها في سورة الأنعام، الآية ١١٢. قيل: في قوله: ﴿ فَلْدُوهُمُ وَمَا يَفْلُونَكِ ﴾ [الأنعام: ١٦١] نسخ ذلك بآية السيف، قال ابن الجوزي: ﴿ إِن قلنا: هذا تهديد فهو محكم، وإن قلنا: أمرٌ بترك قتالهم فمنسوخ بآية السيف، الناسخ والمنسوخ لهبة الله البغدادي ص٨٨، والمصفى لابن الجوزي ص٣٣.

(٢) في المخطوط: «اصفح عنهم».

قاً ل النحاس في قوله تعالى: ﴿ وَأَصَّعَجَ الصَّفَّعَ الْمَشَقِعَ الْمَشَاعِ الْمَلِيلَ ﴾ [الحجر: ٨٥]: (عن قتادة قال: نسخته: ﴿ وَلَقُتُلُومُمْ مَنِّتُ لَقِنْشُومُ ﴾ [البقرة: ١٩١]. الناسخ والمنسوخ للنحاس ص٥٣٩؛ والمصفى لابن الجوزي ص٤١.

- (٣) روي القاسم بن سلام بسنده عن أبن عباس فله في قوله: ﴿ وَأَنْكُمْ بَيْتُهُمْ أَوْ أَعْمَى عَنْهُمْ ﴾ [المائدة: ٤٢] قال: «نسخها قوله فل: ﴿ وَأَنْ اَعَكُمْ يَتَهُم بِنَا أَزُلَ اللهُ ﴾ [المائدة: ٤٤]». الناسخ والمنسوخ لأبي عبيد ١٣٤/١؛ والناسخ والمنسوخ للبي عبيد ١٣٤/١؛ والناسخ والمنسوخ للنحاس ٣٩٧.
- (٤) في المخطوط: «ما أرسلناك». قيل: نسخت بآية السيف. وردَّه ابن الجوزي فقال: «للمفسرين في معنى الوكيل ثلاثة أقوال: أحدها: كفيلاً تؤخذ بهم، والثاني: حافظًا وربًا، والثالث: كفيلاً بهدايتهم وقادرًا على إصلاح قلوبهم، وعلى هذا الآية محكمة. وقد زعم بعضهم: أنها منسوخة بآية السيف، وليس بصحيح». الناسخ والمنسوخ لهبة الله البغدادي ص١٦٦، ونواسخ القرآن لابن الجوزي ٢/ ٥٠١.
  - (٥) في المخطوط: «ما أرسلناك».
- قال ابن الجوزي: "زعم قوم أنها نسخت بآية السيف؛ وليس بصحيح؛ لأن ابن عباس قال في تفسيرها: ما أرسلناك عليهم رقيبًا تؤخذ بهم، فعلى هذا لا نسخ». الناسخ والمنسوخ لهبة الله البغدادي ص٢٧؛ والمصفى لابن الجوزي ص٢٥٠.
- (٦) في المخطوط: ‹ما أنت عليهم بمسيطر٩. روى القاسم بن سلام بسنده عن ابن عباس في قوله: ﴿لَّتَ عَلَيْهِم بِمُسَيِّطِي﴾ [الغاشية: ٢٧] وقوله ﷺ: =

اَعَتَزَلُوكُمْ فَلَمْ يُقَلِلُوكُمْ وَالْقَوَا إِلَيْكُمْ السَّلَمُ فَمَا جَمَلَ اللهُ لَكُمْ عَلَيْهِمْ سَكِيلُالهُ('') [النساء: ١٩٥، فواَقْتُلُوهُمْ جَتْ وَالنساء: ١٩٩، وهُوَنَالُوا الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ إِلَيْهِ وَلَا بِالْيُورِ النبية وَلَا بِاللهِ وَلَا بِالْيُورِ النبية وَلَا بِاللهِ فَاللهِ اللهِ فَاللهِ وَلَا بِاللهِ اللهِ فَاللهِ اللهِ اللهِ اللهِ فَاللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ



- ﴿ وَمَا آَنَ عَلَيْمٍ عِبَارِّ ﴾ [ق: 23]، وقوله في: ﴿ فَقَفْ عَلَيْمٍ ﴾ [آل عمران: ١٥٩]، وقوله في: ﴿ فَقَ اللَّهِ عَلَيْهِ ﴾ [الجائية: ١٤]، قال: انسخ هذا كله قوله: ﴿ فَأَقْتُلُوا اللَّهُ مِينَ مَيْثُ وَيَهُ فُوهُمْ ﴾ [التوبة: ١٥]، وقوله في: ﴿ وَقَلْمُ اللَّهِ وَلا يَلْوَدُ اللَّهِ وَلا يَلُودُ اللَّهِ وَلا يَعْدُرُكُ ﴾ [التوبة: ١٥]، الناسخ والمنسوخ لأبي عبيد ص١٩٠، والناسخ والمنسوخ لابن حزم ص١٩٠،
- (١) قال النحاس: «أهل التأويل على أن هذه الآية منسوخة بالأمر بالقتال». الناسخ والمنسوخ للنحاس ص٠٤٣.
   (٢) في المخطوط: «فاقتلوهم».
- (٣) سأق المحاسبي كلفة أيات كمثال لما نسخ حكمه وبقيت تلاوته مما قبل: إنها نسخت بآية السيف؛ وقد أجاب عنها الزركشي كلفة فقال: «ما أمر به لسبب ثم يزول السبب؛ كالأمر حين الضعف والقلة بالصبر وبالمغفرة للذين يرجون لقاء الله ونحوه؛ من عدم إيجاب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والجهاد ونحوها، ثم نسخه إيجاب لذلك، وهذا ليس بنسخ في الحقيقة وإنما هو نَسْءٌ؛ كما قال تعالى: ﴿وَلَوْ لَنْهِهَا﴾ [البقرة: ١٠/١]، فالمنسأ هو: الأمر بالقتال إلى أن يقوى المسلمون، وفي حال الضعف يكون الحكم وجوب الصبر على الأذى، وبهذا التحقيق تبين ضعف ما لهج به كثير من المفسرين في الآيات الآمرة بالتخفيف؛ أنها منسوخة بآية السيف، وليست كذلك، بل هي من المنسأ، بمعنى: أن كل أمر ورد يجب امتثاله في وقت ما لعلة توجب ذلك الحكم ثم ينتقل بانتقال تلك العلة إلى حكم آخر، وليس بنسخ إنما النسخ الإزالة حتى لا يجوز امتثاله أبدًا». البرهان للزوكشي ٢/٢٤.



أن يرفع رسمه من الكتاب، ويرفع حفظه من القلوب وحُكمه. فمن ذلك ما حدَّثنا سليمان بن داود الهاشمي<sup>(۱)</sup>، قال: حدثنا إسماعيل بن جعفر<sup>(۲)</sup>، عن المبارك<sup>(۳)</sup>، عن عاصم<sup>(1)</sup>، عن زرِّ<sup>(ه)</sup>، عن أُبِيِّ قال: قال لي أُبِيِّ: "يا زِرُّ، إن كانت سورة الأحزاب لتعدل سورة المبترة<sup>(۱)</sup>.

قال: وحدثنا حجاج<sup>(۷)</sup>، عن<sup>(۸)</sup> حماد بن سلمة، عن على بن زيد<sup>(۹)</sup>،

<sup>(</sup>١) سبقت ترجمته في ص٢٢.

 <sup>(</sup>٢) إسماعيل بن جعفر بن أبي كثير الأنصاري الزرقي مولاهم، أبو إسحاق المدني
 القارئ، ثقة، تُوفِّي سنة (١٨٠هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص١٠٦٠.

 <sup>(</sup>٣) مبارك بن فضالة بن أبي أمية القرشي العدوي أبو فضالة البصري، مولى زيد بن
 الخطاب. . وقال ابن سعد: مولى عمر بن الخطاب، تُوفِّي سنة (١٦٤هـ). تقريب
 التهذيب لابن حجر ص٥٩٥.

<sup>(</sup>٤) عاصم بن بهدلة القارئ، سبق ترجمته.

<sup>(</sup>٥) في المخطوط: (بن زر» وهو خطأ وهو: زر بن حبيش، سبق ترجمته.

<sup>(</sup>٦) رواه أحمد في مسند الأنصار، حديث زر بن حبيش، ١٣٤/٣٥، رقم الحديث ٢١٢٠٧، قال محققه: إسناده ضعيف.

 <sup>(</sup>٧) حجاج بن منهال الأنماطي البصري، أبو محمد، ثقة، تُوفِّي سنة (٢١٧هـ): تقريب التهذيب لابن حجر ص١٥٣.

<sup>(</sup>٨) في المخطوط: «بن» وهو خطأ.

 <sup>(</sup>٩) علي بن زيد بن عبد الله بن أبي مليكة زهير بن عبد الله بن جدعان التيمي
 أبو الحسن البصري أصله من مكة، ضعيف، تُوفِّي سنة (١٢٩هـ). تقريب التهذيب
 لابن حجر ص٤٠١.

عن أبي حرب<sup>(۱)</sup>، عن أبي الأسود<sup>(۲)</sup>، عن أبي موسى الأشعري قال: «نزلت سورة نحو براءة، ثم رفعت، وحفظ منها: إن الله سيؤيد هذا الدين بقوم لا خلاق لهم»<sup>(۳)</sup>.

حدثنا القاسم بن سلام، قال: حدثنا عبد الله بن صالح، [113] عن ليث (أن عن عقيل (أن)، عن أبي أمامة ((\*))، أن رجلًا كانت معه سورة فقام يقرأ من الليل فلم يقدر عليها، وقام آخر يقرؤها فلم يقدر عليها، وقام آخر فلم يقدر عليها، فقال النبي (إنّها نُسِخَتِ البَارِحَة) (٨).

وحدثنا سريج (٩)، قال: حدثنا بكار بن عبد الله الربذي (١٠)،

 <sup>(</sup>١) أبو حرب بن أبي الأسود الديلي البصري، ثقة، تُوفِّي سنة (١٠٩هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص٦٣٢.

 <sup>(</sup>۲) أبو الأسود الديلي ويقال الدؤلي البصري القاضي واسمه ظالم بن عمرو بن سفيان بن جندل، ثقة، مات سنة (٦٩هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص٦١٩.

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد في المسند عن أبي بكرة، عن النبي ﷺ أنه قال: (إِنَّ اللهُ سَيُوَيِّلُهُ هَلَدًا اللَّيْنَ بِأَقْوَامُ لَا شَكُوبَ لُهُمْ) قال الأرناؤوط: صحيح لغيره، وهذا إسناد رجاله ثقات غير علي بن زيد \_ وهو: ابن جدعان \_ فهو ضعيف، لكن متابعه الثقة حميد الطويل وهو من رجال الشيخين. وبنحوه من رواية ابن حبان عن أنس. مسند البصريين، حديث أبي بكرة نفيع بن الحارث بن كلدة، ٣٤/١٠٤، رقم الحديث ٢٠٤/٤؛ الإحسان في تقريب صحيح ابن حبان لابن بلبان ٢٠٤/١٠.

 <sup>(</sup>٤) الليث بن سعد بن عبد الرحمن الفهمي أبو الحارث الإمام المصري، ثقة ثبت تُوفِّى سنة (١٧٥هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص٤٦٤.

<sup>(</sup>٥) عَقَيلٌ بن خالد مولى عَثْمان بن عَفان القَرْشي الأموي الأيلي، ثقة ثبت، تُوفِّي سنة (٥) ١٤١هـ. تقويب تقديب النهذيب لابن حجر ص٣٩٦.

 <sup>(</sup>٦) محمد بن مسلم بن عبيد الله بن عبد الله بن شهاب القرشي الزهري الفقيه أبو بكر الحافظ المدني، أحد الأثمة الثقات الأعلام، تُوفِّي سنة (١٢٤هـ)، وقيل قبل ذلك. تقريب التهذيب لابن حجر ص٥٠٠٠

<sup>(</sup>٧) هو: أبو أمامة الباهلي كلي. (٨) مسند الشاميين للطبراني ١٦١/٤.

 <sup>(</sup>٩) هو: شریح بن یونس یقال له سریج وشریح والأشهر سریح، سبقت ترجّته.
 (١٠) فی المخطوط: «الزیدي» وصوابه الربذي، وهو: بكار بن عبد الله بن عبیدة =

وَالْبَابُ الثَّالِثُ

عن موسى بن عبيلة (١) قال: «سمعت محمد بن كعب (٢) يقول في هذه الآية: ﴿يَهُمُوا اللَّهُ مَا يُثَلَّهُ ﴾ [الرعد: ٢٩]، قال: ما أنسي النبي ﷺ والمسلمون بعدُ ما قرؤوه (٣).



الربذي. روى عن عمه موسى بن عبيدة، روى عنه ابن نفيل ومحمد بن مهران وحفص بن عمر الجدي وأبو حصين الرازي. ذكره ابن عدي في الضعفاء. الجرح والتعديل لابن أبي حاتم ٢/٩٠٤؛ ولسان الميزان لابن حجر ٢/٣٤؛ والكامل في ضعفاء الرجال لابن عدي ٢٠٠/٢.

 <sup>(</sup>١) موسى بن عبيدة بن نشيط بن عمرو بن الحارث الربذي أبو عبد العزيز المدني، ضعيف، تُوفِّى سنة (١٥٣هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص٥٥٧.

 <sup>(</sup>٢) محمد بن كعب بن سليم بن أسد القرظي أبو حمزة، كان أبوه من سبي قريظة سكن الكوفة ثم المدينة، تُوفِّي سنة (١٨٥هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص٤٠٥.

<sup>(</sup>٣) لم أقف عليه.



أن يُرفع رسمه من الكتاب، ويبقى حفظه في القلوب، ويرفع حكمه.

من ذلك ما روت عائشة أنه كان فيما أنزل الله: «ألا يحرم إلا عشر رضعات غير لازم عشر رضعات غير لازم في الكتاب، ولا في السُّنَّة، وإنما اختلف العلماء في رضعة أو خمس رضعات، ولم يقل أحد ما فوق الخمسة (٢٠).

قال: وحدثنا عبد الغفار بن داود، عن ابن لهيعة (٣)، عن

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الرضاع، باب التحريم بخمس رضعات، ۱/۱۰۷۵ رقم الحديث ۱٤٥٢.

<sup>(</sup>٢) اختلف العلماء في اعتبار العدد من عدمه في التحريم بالرضاع على قولين: القول الأولى: لا يعتبر العدد في تحريم الرضاع بل القليل والكثير سواء، وهو مذهب الحنفية والمالكية ورواية عن أحمد، مستدلين بعموم قوله تعالى: ﴿وَأَمْنَهُ كُمُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ مَنَ الرَّضَاعِ مَا يَعُورُمُ مِنَ السَّبِ).

القول الثاني: يشترط في الرضاع العدد، وهو قول الشافعي وأحمد، وهو أن يكون خمس رضعات، وهو الراجع؛ لما روت عائشة ﷺ أنها قالت: «كان فيما أنزل من القرآن: عشر رضعات معلومات يحرمن، ثم نسخن بخمس معلومات، فتُوغِي رسول الله ﷺ، وهن فيما يقرأ من القرآن، رواه مسلم في صحيحه، كتاب الرضاع، باب الرضاع بخمس رضعات، ٢٧٥/٢ رقم الحديث ١٤٥٢، والمغني لابن قدامة ٨/ ٢٩٨.

 <sup>(</sup>٣) عبد الله بن لهيعة بن عقبة الحضرمي الأعدولي، ويقال: الغافقي أبو عبد الرحمٰن المصري، الفقيه القاضي، صدوق، تُوفِّي سنة (١٧٤هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص٣١٩.

وَالْبُالْوَالِيُّ عُ

عمرو بن دينار<sup>(١)</sup>، عن بجالة<sup>(٢)</sup>: (النَّبِيُّ أَوْلَى بِالمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ وَهُوَ أَبٌ لَهُمْ)، ثم قال: وكانت فيما أسقط<sup>(٣)</sup>.

قال: وحدثنا سنيد، قال: حدثنا أبو سفيان (ئ)، عن معمر (٥)، عن السزهـري (٦): قـولـه تـعـالــى: ﴿النِّيُّ أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْشِيمٌ ﴿ اللَّاحِزابِ: ٦]، قال: كان النبي ﷺ يقول: (أَنَا أَوْلَى بِكُلِّ مُؤْمِنٍ مِنْ نَشْسِهِ، فَأَيْمًا رَجُل مَاتَ وَمَرَكَ دَيْنًا فَإِلَىًّ).

وقال: في حرف أبيّ: (النَّبِيُّ أَوْلَى بِالمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ وَهُوَ أَبٌ لَهُمْ وَأَزْوَاجُهُ أُمَّهَاتُهُمْ).

قال: وحدثنا حجاج (٧)، عن ابن جريج (٨)، عن مجاهد: (النبي أولى بالمؤمنين من أنفسهم وهو أب لهم) (٩). فالأمَّة اليوم مجمعة أن النبي ﷺ ليس بأب للمؤمنين، وقد قال الله ﷺ: ﴿مَا كَانَ مُحَمَّدُ أَبُّاً لَكُمْ مُنْ رَجَالِكُمْ ﴾ [الأحزاب: ٤٤] الآية.



 <sup>(</sup>١) عمرو بن دينار المكي، أبو محمد الأثرم الجمحي مولاهم، ثقة، تُوفِّي سنة
 (١٢٦هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص٤٢١.

 <sup>(</sup>۲) بجالة بن عبدة التميمي ثم العنبري البصري، تابعي ثقة، تقريب التهذيب لابن حجر ص۱۲۰.

 <sup>(</sup>٣) تفسير عبد الرزاق الصنعاني ٣/١١٢.

<sup>(</sup>٤) محمد بن حميد اليشكري، سبقت ترجمته.

<sup>(</sup>٥) هو: معمر بن راشد، سبقت ترجمته.

<sup>(</sup>٦) محمد بن شهاب الزهري، سبقت ترجمته.

<sup>(</sup>V) حجاج بن محمد المصيصي، سبقت ترجمته.

<sup>(</sup>٨) عبد الملك بن عبد العزيز بن جريج، سبقت ترجمته.

<sup>(</sup>٩) تفسير الطبري ٢٠٩/٢٠.



أن يرفع الرسم، ويرفع الحكم، إذا كان الحكم لعلة، فانقضت تلك العلة.

وذلك كقوله على: ﴿ وَإِن فَاتَكُوْ مَنَ مُن الْوَهِمُ إِلَى الكَفَّارِ فَمَاقِبُمُ ﴾ [السمتحنة: ١١] الآية، فكان إذا جاءت امرأة من الكفار إلى المؤمنين أعطى النبي على وزوجها صداقها من الغنائم، وذلك قوله تعالى: ﴿ وَإِن فَاتَوْ مَن الْفِيلَ مَن الْفَيْرِ وَمَاقَا اللَّهِ مِن الْفَيْرِ وَمَها مثل ما ساق إليها من الصداق، وذلكم الصلح الذي كان بين رسول الله على وكفار مكة (١٠).

وقال جلَّ مِن قائل: ﴿إِنَّا جَلَمْكُمُ الْمُؤْمِنَّتُ مُهَنِجِرَتِ فَالْمَتَوْمُوْنَ ﴾ إلى قوله: ﴿وَلِكُمْ حَكُمُ اللَّهِ يَعَكُمُ يَنَكُمُ اللهِ المستحة: ١٥٠، وهذا في الصلح بين رسول الله ﷺ وكفار أهل مكة، فنسخ ذلك إذ زال الصلح، وفتحت مكة، فأيما امرأة جاءت من المشركين لم يجب عليهم أن يعطوا زوجها شيئًا، وكذلك الكفار ليس واجبًا في الحكم أن يعطوا أزواج من هرب إليهم من المسلمين (٢).

ومنه توقيت الله على للنبي على استغفاره لبعض من كان أظهر له الإيمان، وأَسَرَّ النفاقَ، ثم نسخها الله فنهاه عن الاستغفار لهم<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) تفسير الطبرى ٣/ ٣٣٥.

 <sup>(</sup>۲) الناسخ والمنسوخ لقتادة ص٤٩٠ الناسخ والمنسوخ للنحاس ص٢٤٧ نواسخ القرآن لابن الجوزي ص٢٠٤.

<sup>(</sup>٣) في حديث ابن عمر ﷺ، أن رسول الله ﷺ قال لعمر ﷺ ذلك اليوم: (إنَّ الله تَعَالَى =

ومن ذلك أن النبي على حض على الصدقة، فجاء عبد الرحمن (١) بمال عظيم، وجاء عاصم بن عدي (١) بصاعين، فاستهزأ مُعَنَّب بن فَشَيْر (١)، وحكم بن زيد (١)، فقالا: «أما عبد الرحمٰن فما أعطى إلا رياء وسُمعة، والله على عن صَاعَيْ عاصم غنيٌّ، فأنزل الله جل ذكره: ﴿ السَّنَفْورُ لَمُمُ اللهُ عَلَى مَنْفَقَلُ لَلَمُ سَبِّعِينَ مَرَّةً فَلَن يَغْفِرَ اللهُ فَقَال عمر للنبي ﷺ: لا تستغفر قد نهاك الله، فقال النبي ﷺ: لا تستغفر قد نهاك الله، فقال النبي ﷺ: (يَا عُمَرُ، أَولَلا أَسْتَغْفِرُ إِحْدَى وَسَبْعِينَ مَرَّةً ؟)) (٥٠).

لَمْ يَنْهَنِي عَنِ الصَّلاةِ عَلَيْهِمْ وَإِنْمَا خَيْرَنِي) رواه البخاري. ففي هذا الحديث التوقيف من رسول الله ﷺ أن أو للتخيير في قوله: ﴿اسْتَغَفِرْ لَمُمْ أَوْ لا مَسْتَغَفِرْ لَمُمْ إِللهِ اللهِ ﷺ أن يَمْفِرَ اللهُ لَمَمْ السحفار إن تُسْتَغْفِرُهُا اللهُ اللهُ مَلَى مَنْفِقَ اللهُ لَمُمْكِنَ دَوْ صَالاً أَوْلِ مُؤَلِّدَ مِنْ بَعْفِر اللهُ مُؤَلِّدَ مَا اللهُ مَلِينَ مِنْ اللهُ مَلِينَ مِنْ اللهُ مَلِينَ مَنْفِو اللهِ مَلْكُوبِ اللهُ اللهُ مَلِينَ مِنْ اللهُ مَلِينَ مِنْ اللهُ مَلِينَ مَنْفِر اللهُ مَلِينَ مِنْ اللهُ مَلِينَ مَنْفِر لهم أو لا تستغفر لهم، ١٧/١، وأم المبخوري في رقم الحديث ١٩٧٤؛ الناسخ والمنسوخ للنحاس ص٥٢٣٥.

<sup>(</sup>١) ابن عوف ﷺ.

 <sup>(</sup>۲) عاصم بن عدي بن الجد بن العجلان في تُوفِّي سنة (٤٥هـ). الإصابة لابن حجر // ۷۳.

<sup>(</sup>٣) معتب بن قشير بن مليل الأنصاري الأوسي ذكر فيمن شهد العقبة، وقيل إنه كان منافقًا وإنه الذي قال يوم أحد: لو كان لنا من الأمر شيء ما قتلنا ها هنا، وقيل: إنه تاب. الإصابة لابن حجر ٦/١٧٥.

<sup>(</sup>٤) لم أقف عليه.

<sup>(</sup>٥) ثُمَّة حديثان قد دمج بينهما المحاسبي كَظُلُّهُ:

ثانيهما: عن ابن عمر ﷺ، أنه قال: (لمما تُوفِّي عبد لله بن أبي، جاء ابنه عبد الله بن عبد الله إلى رسول الله ﷺ فأعطاه قميصه، وأمره أن يكفنه فيه، ثم قام =

وكان ظاهرهم ظاهر الإسلام، فاطلع الله على نفاقهم، وليس أحد يعلم ذلك بعد النبي ﷺ؛ لأنه لا وحي من الله جل ثناؤه بعد نبيه ﷺ، فهكذا كان ثم انقضى حكمه، فنسخ التخيير للنبي في أكثر من السبعين إذ حرم عليه أن يستغفر لهم سبعين مرة، ولم ينهه عن أكثر من ذلك، ثم نهاه الله ﷺ بعد ذلك عن الاستغفار البتة بقوله: 

﴿ سَوَاءٌ عَلَيْهِمَ اللّهُ هُمُ لَمُ تَسْتَغْفِرُ لَكُمُ لَنَ يَغْفِرُ اللّهُ لَمُمُ اللهُ اللهُ

ومنه ما اختلفوا في الآية الثانية: زيادة حكم [١١٥] أم ناسخة لأولى.

من ذلك ما أنزل من الهجرة ثم أنزل بأمره بالقتال عليها، فقال قوم: نسخت بعد الهجرة بغير قتال عرض للمهاجر ولا رخصة له في الرجوع، وكانت له رخصة أولًا.

حدثنا يونس (۱۱)، عن شيبان (۱۲)، عن قتادة، وحدثنا شريح قال: حدثنا أبو سفيان (۲۲)، عن معمر (٤)، قال: «لما نزلت آية الهجرة، كتب بها المسلمون من المدينة إلى إخوانهم بمكة فخرجوا، حتى إذا كانوا

يصلي عليه، فأخذ عمر بن الخطاب بثوبه، فقال: تصلي عليه وهو منافق، وقد نهاك الله أقال: ﴿استَغفِرُ لَمُمْ أَوْ لَا تَستَغفِرُ لَمُمْ أَوْ لَا تَستَغفِرُ لَمُمْ أَوْ لَا تَستَغفِرُ لَمُمْ أَوْ لَا تَستَغفِرُ لَمَمْ أَوْ لَا تَستَغفِرُ لَمَمْ أَوْ لَا تَستَغفِرُ مَلْمَ مَلَى مَنْهِنَ مَنْهُ مَلْمَى الستوبة: ١٥٠. وسَأَيْهِمُ صَلَى مَلَى مَنْهِمَ مَنْهُ مَلْمَ فَيْهِ وصلينا معه، ثم أنزل الله عليه: ﴿وَلَا شُمْ لِلَّهُ مِنْهُمْ كَثْمُ إِلَهُ وَيَشْهُمُ مَلْكُوا إِلَّهُ وَيَشْهُمُ مَلْكُوا إِلَّهُ وَيَشْهُمُ مَلَكُمْ أَلَمُ لَلْهُمْ مَلْكُ فَيْهِمْ وَلَمْ مَلْهُمْ فَيْهُمْ إِلَيْهُمْ كَثْمُوا إِلَّهُو وَيَشْهُم وَلَمْ اللهِ وَلَا اللهِ اللهُ اللهُ

 <sup>(</sup>١) في المخطوط: "بيرسف، وصوابه كما أثبت. وهو: يونس بن محمد، سبقت ترجمته.
 (٢) شبيان بن عبد الرحمن، سبقت ترجمته.

<sup>(</sup>٣) محمد بن حميد اليشكري، سبقت ترجمته.

 <sup>(</sup>٤) جاء بعد هذا الموضع في المخطوط (عن النبي ﷺ وهو إقحام. انظر: تفسير الصنعاني ٩٥/٢.

ببعض الطريق أدركهم المشركون فردُّوهم، فأنزل الله على: ﴿ لَكَ نَ الْمُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ ا

وقال بعضهم: بل هي زائدة حكم ثان لا ناسخة.

والنهي للاستغفار عمن أظهر الإسلام، واستسرَّ النفاق، ولم ينه عن ذلك، إذ كنا لا نعرف ما في قلبه بوحي ينزل، فلنا أن نستغفر لكل من أظهر الإسلام، ونَكِلُ سريرتَه إلى الله عَلى، ولا نبيَّ بعد محمد ﷺ، وقد مضى النبي ﷺ، وتاب الله على المؤمنين فيما كان أوجب عليهم من الصدقة، فناجوا الرسول من غير أن يقدِّموا قبل مناجاتهم صدقة.

## • • •

<sup>(</sup>۱) وهو مروي عن ابن عباس ومجاهد وقنادة. تفسير الطبري ۳۰۷/۱۷ و ۴۹/۱۹ أسباب النزول للواحدي ۱۹۱/۱ لباب النقول للسيوطي ١٦٦٦/١.

 <sup>(</sup>۲) الناسخ والمنسوخ لأبي عبيد ص٢٥٨؛ الناسخ والمنسوخ للنحاس ص٢٠٠٠؛
 نواسخ القرآن لابن الجوزي ص٩٦٠.



أن يفعل النبي ﷺ فعلًا، أو يأمر أمته بفعل ليس بنصِّ في كتاب الله ﷺ، فينسخه الله بحكم أنزله في كتابه، فينبت الحكم في الكتاب بالفرض، وأباح ما كان محرمًا.

من ذلك صلاته إلى بيت المقدس، وإن كان قد قال بعض من مضى: إن الله افترض الصلاة أولًا إلى بيت المقدس بقوله: ﴿ فَأَيْنَمَا تُولُواْ فَتُمْ رَجْهُ اللّهِ النبوة، ١٩١٥)، ولم تجمع الأُمَّة على هذا القول، إلا أنها مجمعة أن الله أوجبه بما أمرهم النبي على وذلك لا يكون إلا عن الله على وإن لم نجد نصه في كتاب الله، فنسخ الله على المتوله: ﴿ فَوَلِ وَجُهَكَ شَطْرَ المستجدِ المُحْمَلُمُ سَطَرَهُ ﴿ ١٠ [البقرة: ١٤٤].

ومنه استغفاره لعمَّه فنسخ ذلك: ﴿مَا كَاكَ لِلنَّهِيِّ وَالَّذِيكَ ءَامَنُوا أَنْ يَشْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ﴾ [التوبة: ١١٣] الآية<sup>(٢)</sup>.

<sup>(</sup>۱) الناسخ والمنسوخ لأبي عبيد ص٢٠١؛ ونواسخ القرآن لابن الجوزي ص٢٠٢.

 <sup>(</sup>٢) الناسخ والمنسوخ لأبي عبيد ص٢٨٣؛ والناسخ والمنسوخ للنحاس ص٤٤٩؛ ونواسخ القرآن لابن الجوزي ص٠٠٠.

<sup>(</sup>٣) الناسخ والمنسوخ لأبي عبيد ص٢٤؛ ونواسخ القرآن لابن الجوزي ص١٧٠.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري في صحيحه، كتاب تفسير القرآن، باب ﴿وَقُومُواْ لِلَّهِ قَانِتِينَ﴾؛ أي: =

ومن ذلك أيضًا أنه كان محرَّمًا عليهم بغير نصِّ نجده في الكتاب، إذا ناموا في ليالي رمضان ألا يأكلوا ولا يشربوا ولا ينكحوا إلى دخول الليل من القابلة، ولهم أن يفعلوا من ذلك ما أحبوا قبل أن يناموا، ففعل ذلك غير واحد منهم، فرفع ذلك عنهم؛ رحمةً بهم، وعرَّفهم - مع رفعه إياه عنهم - أن ما أوجب من ذلك كان يصنعه بعضهم.

فقال عز من قائل: ﴿ أَيِلَ لَكُمْ لَيَلَةً ٱلهِمِيَارِ ٱلرَّفَ إِلَى نِسَآيِكُمْ ﴾ إلى نِسَآيِكُمْ ﴾ إلى فِسَآيِكُمْ ﴾ إلى قسرا المَّهُ اللهُمْوَدِ مِنَ ٱلْفَجْرِ ﴾ [البقرة: ١٨٧]، فرفعه ونسخه وقرَّرهم بخيانتهم أنفسهم، وعفا عنهم خيانتهم أنفسهم فيما كان نهاهم عنه ففعلوه (١٠).

وكان [١٦٦] يؤذن بعضهم بعضًا بالصلاة، فنسخ ذلك برؤيا عبد الله بن زيد الأنصاري الأذان<sup>(٢)</sup>. وأكد رؤياه ﴿وَإِذَا نَادَيْتُمُ إِلَى ٱلصَّلَوْقِ﴾ [المائدة: ٥٨].

مطيعين ٢٠٠٦، رقم الحديث ٤٣٤٤. ومسلم في صحيحه، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب تحريم الكلام في الصلاة ونسخ ما كان من إباحته ٢٨٣٨١، رقم الحديث ٣٣٥.

<sup>(</sup>۱) الناسخ والمنسوخ لأبي عبيد ص٣٨، وفي الباب مما رواه البخاري عن البراء هي، قال: «كان أصحاب محمد إلله إذا كان الرجل صائمًا، فحضر الإفطار، فنام قبل أن يفطر لم يأكل ليلته ولا يومه حتى يمسي، وإن قيس بن صرمة الأنصاري كان صائمًا، فلما حضر الإفطار أتى امرأته، فقال لها: أعندك طعام؟ قالت: لا ولكن أنطلق فأطلب لك، وكان يومه يعمل، فغلبته عيناه، فجاءته امرأته، فلما رأته قالت: خبية لك، فلما انتصف النهار غشي عليه، فذكر ذلك للنبي هي فنزلت هذه الآية: ﴿فَلَيْ لَصَحْمُ لِيَلَةُ النَّبِي الرَّفِيُ وَلَيْ لَصَحْمُ لِيَلّةُ وَلَيْ لَعَلَمُ اللّهِ وَاللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ وَلَيْ لَلْ اللّهِ عَلَى اللّهِ وَلَيْ لَلْ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَى صَاحِيتُهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

<sup>(</sup>٢) وفي الباب روايات بألفاظ متقاربة عند عبد الرزاق والترمذي. الناسخ والمنسوخ لأبي عبيد ص٢١؛ ومصنف عبد الرزاق، كتاب الصلاة، باب الأفان ٢٦١/١٥، رقم الحديث ٢٧٨٨؛ وسنن الترمذي، أبواب الصلاة، باب ما جاء في بدء الأذان ٣٥٨/١ رقم الحديث ١٨٩.



أن يختلفوا في الآيتين أناسخة إحداهما الأخرى أم لم تنسخها؟ وإن أجمعوا أن يستعملوا التي اختلفوا فيها أمنسوخة أم لا على التجوز والاحتياط، لا على القطع.

من ذلك قسوله: ﴿وَأَن تَجْمَعُواْ بَيْنَ ٱلْأَخْتَكِيْنِ إِلّا مَا فَدْ سَلَقُ إِنْ اللَّاخْتَكِيْنِ إِلَّا مَا فَدْ سَلَقُ إِنَّ اللَّهُ عَنْوُوا رَحِيمًا النساء: ٣٤]. ثم قال جلّ ثناؤه في الآية الأخرى: ﴿إِلَّا مَا مَلَكَتْ أَيْمَنْكُمْ إِلَى النساء: ٣٤] فقال علي: «أُحلَّتِها آية وحرَّمتها آية». وقال عثمان نحو ذلك(١).

وكذلك قوله عَمَانَ: ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ ٱلَّذِينَ يَخُومُونَ فِي ءَايَلِنَا﴾ إلى قوله

<sup>(</sup>١) لم أجده من رواية علي وعثمان ﴿ ووجدته من رواية محمد بن علي بن أبي طالب عند عبد الرزاق، وقد أجمع الفقهاء على أنه لا يجمع بين الأختين بعقد نكاح لقوله تعالى: ﴿ وَأَنْ تَحْبَمُوا بَرِّكَ ٱلْأَشْكِينِ ﴾ واختلفوا في الجمع بينهما بملك اليمين، والجمهور على منعه، وذهبت طائفة إلى إباحة ذلك مستدلين بعموم الاستثناء في آخر الآية قوله تعالى: ﴿ إِلَّا مَا مَلَكُتُ أَيْنَتُكُمُ ﴾ ، وذلك أن هذا الاستثناء يحتمل أن يعود لأقرب مذكور، ويحتمل ألا يعود إلا إليه، فيبقى قوله تعالى: ﴿ وَلَا مَا عَمْدَهُ مَا عَمُوهُ .

واختلف الذين قالوا بالمنع من الجمع بين الأختين في ملك اليمين إذا كانت إحداهما بنكاح والأخرى بملك يمين، فمنعه مالك وأبو حنيفة وأحمد في رواية عنه، وأجازه الشافعي.

وبالجملة فإنه ليس من باب النسخ بالمصطلح الأخير كما سبق بيانه بل هو من باب تخصيص العام. مصنف عبد الرزاق، كتاب الطلاق، باب: جمع بين ذوات الأرحام في ملك اليمين، ١٨٩٧/ رقم الحديث ١٢٧٢٩، البيان والتحصيل لابن رشد ٣/ ١٦٥؛ المغني لابن قدامة ١٧٧٧/ والمجموع للنووي ٢٢٣/١٦.

تعالى: ﴿ لَمُتَلَهُمْ يَنْقُونَ﴾ [الأنعام: ٦٩ ـ ٥١] هذه مكية، ثم نزلت بالمدينة: ﴿ وَمُقَدِّ نَزَلَ عَلَيْتِ اللهِ يُكْفَرُ بِهَا وَيُسْتَهُزَأُ بِهَا وَمُسْتَهُزَأُ بِهَا وَمُسْتَهُزَأُ بِهَا فَكُ لَقَعُدُوا مَعَهُمْ حَقَّى يَخُوشُوا فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ ۚ إِنَّكُمْ إِنَّا يَشْلُهُمُ إِنَّ اللهَ جَامِعُ الْمُنْفِقِينَ وَالْكَلْفِرِينَ فِي جَهَمُ جَهِيمًا ﴾ (١٠ [النساء: ١٤٠].

144

قال: وحدثنا شريح، قال: حدثنا إسحاق بن يوسف<sup>(٢)</sup>، عن سفيان<sup>(٣)</sup>، عن السدي<sup>(٤)</sup>، عن سعيد بن جبير، وأبي مالك<sup>(٥)</sup>: ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ اللَّذِنَ يَخُوشُونَ فِي مَالِكُنَا﴾ [الانعام: ٨٦] نسختها الآية التي في النساء: ﴿ وَقَدْ نَزُلُ عَيْكُمُ مِنْ إِلَى النساء: ﴿ وَقَدْ نَزُلُ عَيْكُمُ مِنْ إِلَى النساء: ١٤٠] الآية».

حدثنا شريح، قال: حدثنا يحيى بن زكريا $^{(1)}$ ، عن الحجاج $^{(v)}$ ،

<sup>(</sup>۱) موضع الاستشهاد هو قوله: ﴿ وَمَا عَلَ اللَّيْتِ يَلَقُونَ مِنْ حَسِهِم مِن مَوْتِ ﴾ [الأنعام: 17] معن ابن عباس، في قول الله تعالى: ﴿ وَمَا عَلَ اللَّيْتِ يَلَقُونَ مِنْ حَسَهِم مِن مَوْتَ عَلَ اللَّهِتَ يَلَقُونَ مِنْ حَسَهِم مِن مَوْتَ عَلَ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ مَا اللّه الله محمية نسخت بالممدينة بقوله تعالى: ﴿ وَقَدْ نَزَلَ مَلَيْكُمُ فِي الْكِنْتِ أَنَّ إِلَّا تُعِنْمُ مَا يَنِتِ اللّه يُكُمُّ عَلَيْ وَمُولِدَ نَزَلُ مَلْكُمُ عَلَيْهِ اللّهُ إِلَا يَعْلَمُ مَا اللّه الله وَمُولِد تَعْلَ اللّه عَلَيْهِ اللّهُ إِلَيْهِ اللّهُ إِلَيْ يَنْهُمُ مَا اللّه الله وَمَوْد وَمَا عَلَيْهِ اللّهُ الله وَمَلَا للله وَمَا عَلَ اللّهِ عَلَيْهِ الله وَمَا عَلَ اللّه عَلَى مَا الله والله وقعله وإلا كان مثله، الناسة والمعلون على من اتقى الله ولا يقعد معه راضيًا بقوله وفعله وإلا كان مثله، الناسة والمنسوخ النحاس صلاع.

 <sup>(</sup>٢) إسحاق بن يوسف بن مرداس المخزومي الواسطي، المعروف بالأزرق، ثقة، تُوفِي
 سنة (٩٥ (ه). تقريب التهذيب لابن حجر ص١٠٤.

<sup>(</sup>٣) هو: سفيان الثوري، سبقت ترجمته.

<sup>(</sup>٤) إسماعيل بن عبد الرحمٰن السدي الأعور، حجازي يعد في الكوفيين، كان يقعد في سدة باب الجامع فسمى السدي، صدوق تُوفِّي سنة (١٢٧هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص١٠٨٨.

 <sup>(</sup>۵) غزوان الغفاري، سبقت ترجمته.

 <sup>(</sup>٦) يحيى بن زكرياً بن أبي زائدة الكوفي، ثقة، تُوفِّي سنة (١٨٢هـ). تقريب التهذيب
 لابن حجر ص٥٩٠.

<sup>(</sup>٧) حجاج بن أرطاة بن ثور بن هبيرة بن شراحيل النخعي أبو أرطاة الكوفي القاضي، =

عن أصحاب عبد الله (۱۱) قال: «المتعة منسوخة، نسختها الطلاق، والعدة، والميراث) (۲).

وحدثنا يونس بن محمد، قال: حدثنا شيبان، عن قتادة، عن سعيد بن المسيب (٣٠): «ثم نَسَخ هذا الحرفُ المتعةَ: ﴿ وَإِن طَلْقَتُمُوهُنَّ مِن المسيب (٣٠): «ثم نَسَخ هذا الحرفُ المتعةَ: ﴿ وَإِن طَلْقَتُمُوهُنَّ مِن المَسْمِدُ مُنْ وَعَدُ فَرَصْمُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّالِلْمُلْعُلَّا اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّل

واختلفوا في قوله ﴿ ﴿ وَالْمُطَلَّقَتِ مَتَكُم ۗ بِالْمَدُّوفِ ﴾ [البقرة: ٢٤١]، قال بعضهم (٥٠): نسخت بقوله: ﴿ فَنِصْفُ مَا فَرَضْتُم ﴾ وقال: إن في النصف لها لمتاعًا حسنًا.

وقال بعضهم ( $^{(7)}$ : هي ثابتة لم تنسخ، وليست بواجبة، لمن شاء متّع، ومن لم يشأ لم يمتع، وقد متّع عبد الرحمٰن بن عوف وابن عمر والحسن وعلي وغيرهم، والواجبة التي لم يُسَمِّ لها صداقًا ولم تدخل ( $^{(7)}$ .

تابعي فقيه، وصدوق كثير الخطأ والتدليس، تُوفِّي سنة (١٤٥هـ). تقريب التهذيب
 لابن حجر ص١٥٢.

<sup>(</sup>۱) ابن مسعود 🚓 .

 <sup>(</sup>۲) عند البيهةي عن الحكم بن عتيبة عن أصحاب عبد الله. معرفة السُّنن والآثار
 للبيهةي ١٧٨/١٠.

 <sup>(</sup>٣) سعيد بن المسيب بن حزن بن أبي وهب القرشي المخزومي. تُوفِّي سنة (٩٣هـ).
 تقريب التهذيب لابن حجر ص ٢٤١.

<sup>(</sup>٤) تفسير الطبري ٢٠/٢٨٣.

 <sup>(</sup>٥) منهم سعيد بن المسيب كما في الرواية السابقة.

<sup>(</sup>٦) هذا قول المالكية. البيان والتحصيل لابن رشد ١١٦٣.

<sup>(</sup>٧) قال النحاس رادًا على دعوى النسخ في الآية: «يجب أن تكون التي في سورة الأحزاب: ﴿يَتَائِمُ اللَّهِى مَامَوْا إِنَّا نَكَمَّتُمُ اللَّهُوَمَنِي ثُمَّ طَلْقَتُمُوفَنَ بِن قَبِل أَن تَسْمُوكَ مَنَا لَكُمْ عَلَيْهِنَ مِنْ عِنْو تَمَلُّوبَاً فَيَتُمُوفَكَ [الأحزاب: ٤٤] فهذا إيجاب المتعة، والناسخة لها عنده ـ ابن المسبب ـ التي في البقرة: ﴿وَإِن طَلْقَتُمُوفَنَ مِن قَبِل أَن تَسْمُوفَلَ وَقَدْتُمُ فَلَ قَبِل أَن قَدَمُ مُنْ وَقِيل مَن عَلِي قَبِيهُ فَيْصَلُ مَا وَيَشَمُّهِ [البقرة: ٢٣٧] الآية. هذا لا يجب =

حدثنا يونس بن محمد قال: حدثنا شيبان، عن قتادة عن سعيد بن المسيب: «أن المتعة نسخها قوله تعالى: ﴿فَيْصَبُّ مَا فَرَضْتُم ﴾ (١) [البقرة: ٢٣٧]».



اختلف العلماء في وجوب المتعة للمُطَلَّقة على أقوالُ:

أولها: فالجمهور على أن المتعة ليست واجبة في كل مطلقة. ثانيها: أنها واجبة في كل مطلقة، وهو قول الظاهرية.

الثالث: أنها مندوب إليها وليست واجبة، وبه قال مالك.

أما أصحاب القول الأول فقد اختلفوا في ذلك: فمنهم من قال: هي واجبة على كل من طلق قبل الدخول، ولم يفرض لها صداقًا مسمَّى، وهذا قولٌ أبي حنيفة. والأكثرون قالوا: هي واجبة لكل مطلقة إذا كان الفراق من قِبله إلا التي سمى لها وطلقت قبل الدخول، ويحملون الأوامر الواردة بالمتعة في قوله تعالى: ﴿وَيَتِّعُونُنَّ عْلَى ٱلْوُسِعِ أَلْدُرُهُ وَعَلَى ٱلْمُقْتِرِ قَدَرُهُ مَنَعًا بِٱلْمَعُوفِ" على العموم في كل مطلقة، إلا التي سمَّى لها وطلقت قبل الدخول. الناسخ والمنسوخ للنحاس ص٢٥٥؛ والبيان والتحصيلُ لابن رشد ٣/١١٦؛ والمجموع لَلنووي ١٦/ ٣٨٧.

(۱) تفسير الطبري ۲۰/۲۸۳.

فيه ناسخ ولا منسوخ لأنه ليِس في الآية: لا تمتعوهن، ولكن القول الصحيح البيِّن أنه اجتزئ بذكر المتعة ثُمَّ فلم تذكرها هنا ولا سيما وبعده: ﴿وَلَلْمُطَلِّقَتُ مَتَكًّا بِالْمَعْرُونِ ﴾ [البقرة: ٢٤١] فهذا أوكد من متعوهن؛ لأن متعوهن قد يقع على الندب، وذكره التمتيع في القرآن مؤكد، قال الله جل وعز: ﴿ عَلَى ٱلْمُسِعِ قَدَّرُهُ وَعَلَى ٱلْمُقْتِرِ قَدَرُهُ مَتَنَّا ۚ بِٱلْمُمُونِيُّ ۗ [البقرة: ٢٣٦] وكذا ظاهر القرآن . اهـ.



قال مجاهد: «نسخ منها عدة التي لم يدخل بها قال: ﴿يَتَأَيُّمُا الَّذِينَ ءَامَنُوۡا إِذَا نَكُمْتُدُ الْمُؤْمِنَاتِ ثُرَ طَلَقْتُمُوهُنَّ مِن قَبِّلِ أَن تَسَنُّوهُۥ فَمَا لَكُمْ مَلَتِهِنَّ مِنْ عِنَّو تَمَنَّدُونَهُمْ ۖ (الأحزاب: ٤٩].

وحدثنا شريح، قال: حدثنا هشيم، قال: حدثنا يونس<sup>(٣)</sup>، عن المحسن<sup>(٤)</sup> قال: «نسخ<sup>(٥)</sup> من القرء امرأتين: ﴿وَالَّتِي بَيْسَنَ مِنَ الْمَحِيضِ مِن نِسَآيَكُو﴾، ﴿وَالَّتِي لَرَ يَحِشْنُ﴾، [الطلاق: ٤].

قال: وحدثنا شريح، قال: حدثنا الحسن بن موسى(٧)، عن

(١) سبق الكلام على الآيات في ص١٧٢.

 <sup>(</sup>۲) لم أقف عليه عن مجاهد. ووجدته عن قتادة عن سعيد بن المسيب، وعن قتادة نفسه. تفسير الطبري ٥/١٢٧/ والدر المنثور للسيوطي ١/٥٧/١.

 <sup>(</sup>٣) يونس بن عبيد بن دينار، أبو عبد الله البصري، أحد اعلام الهدى، كان ثقة ثبتًا،
 حافظًا، ورعًا، وأسًا في العلم والعمل. تُوفِّي سنة (١٣٩هـ). تقريب التهذيب لابن
 حجر ص٦١٣٠.

<sup>(</sup>٤) هو: البصري، سبقت ترجمته.

<sup>(</sup>٥) سبق بيان أن هذا ونحوه مما هو تخصيص للعام ليس من قبيل النسخ كما يصطلح عليه المتأخرون.

<sup>(</sup>٦) تفسير الطبري ٤/٥٠٠، عن قتادة، ولم أقف عليه عن الحسن.

<sup>(</sup>٧) الحسن بن موسى الأشيب أبو على البغدادي، قاضي طبرستان والموصل =

ورقاء، عن مجاهد: «ثم نسخ من القرء عدة من لم يدخل بها».

وقال الحسن: «القرء امرأتين (١٠): اللائي يئسن من المحيض، واللاثي لم يحضن، وأبى ذلك أكثر العلماء وقالوا: نحن نرد بقوله: ﴿ كَلْنَهُ فُرْوَا ﴾ [البقرة: ٢٢٨] اللاثي لم يحضن وقد دخل بهن.

وقوله: ﴿إِذَا نَكَحْتُمُ ٱلْمُؤْمِنَاتِ﴾ [الأحزاب: ٤٩]، وقوله: ﴿وَلَلَّتِي يَوْسَنَ مِنَ ٱلْمَحِيفِ﴾ [الطلاق: ٤] حكمين مخصوصين لم يدخلهم الله جل ذكره في الأقراء، ولكن خصَّ آية الأقراء في ذوات الحيض المدخول بهن، وخصَّ كل آية من الآيتين الآخرتين كل واحدة منهما بحكم سوى الأخرى.

واختلفوا في هاتين الآيتين الآخرتين، والأُمَّة مجمعة أن عدة الآيسة من المحيض التي لم تحض ثلاثة قروء<sup>(٢)</sup>.

ومن قوله: ﴿وَلَا تَجْهَرُ بِصَلَانِكَ وَلَا ثَمُافِتُ بِهَا﴾ [الإسراء: ١١٠].

حدثنا شريح، قال: حدثنا هشيم، عن ابن أبي ليلى (٢٠)، عن عطاء (٤)، عن أبي هريرة قال: «صلينا مع رسول الله ﷺ فخافَتَ وجَهَر، وخافَتنا فيما خافَتَ ﴿وَمَا كَانَ رَبُّكَ نَسِيًّا﴾ (٥)، [مريم: ١٤].

<sup>=</sup> وحمص، ثقة، تُوفِّي سنة (٢٠٩هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص١٦٤.

<sup>(</sup>١) يعنى: نسخ من القرء كما في الرواية السابقة.

 <sup>(</sup>٢) قال ابن الجوزي: قوله: ﴿ وَالْسَلَانَتُ يُرْتَمْكَ إِنْشُهِينَ لَلْتَةَ فُرْتُو﴾ عام خص منه الحامل والآيس والصغيرة لا على وجه النسخ. المصفى لابن الجوزي ص٠٢.

 <sup>(</sup>٣) محمد بن عبد الرحلن بن أبي ليلى الأنصاري، الكوفي القاضي الفقيه، صدوق سيئ الحفظ، تُوفي سنة (١٤٧هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص٤٩٣.

 <sup>(</sup>٤) عطاء بن أبي رباح واسمه أسلم القرشي مولاهم أبو محمد المكي، كان ثقة فقيهًا عالمًا كثير الحديث، تُوفِّي سنة (١٤٤هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص٣٩١.

 <sup>(</sup>٥) أخرجه عبد الرزاق عن الثوري، عن ابن أبي ليلى، عن عطاء، عن أبي هريرة هيه
 قال: (كان النبي ﷺ يؤمُنا فيجهر ويخافت، فنجهر فيما جهر، ونخافت فيما =

حدثنا جرير<sup>(۱)</sup>، عن ليث<sup>(۲)</sup>، عن مجاهد: «في الدعاء»<sup>(۳)</sup>.

قال: وقال همام (٤)، عن هشام بن عروة (٥)، عن أبيه، عن عائشة «في الدعاء»(٦).

حدثنا عباد بن العوام، عن الأشعث $^{(Y)}$ ، عن عكرمة، [۱۱۷] عن ابن عباس: «كانوا يقولون: اللَّهم اغفر وارحم) $^{(N)}$ .

حدثنا هشيم عن أبي بشر(٩)، عن سعيد بن جبير(١٠٠)، عن

خافت، فسمعته يقول: (لا صَلاة إلا بقراءة)». رواه عبد الرزاق في مصنفه، كتاب الصلاة، باب لا صلاة إلا بقراءة، ٢/ ١٢١، رقم الحديث ٢٧٤٦.

 <sup>(</sup>١) جرير بن عبد الحميد بن قرط الضبي أبو عبد الله الرازي القاضي، ثقة، تُوفِّي سنة
 (٨٥٨هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص١٣٩٠.

 <sup>(</sup>٢) الليث بن أبي سليم بن زنيم القرشي، أبو بكر ويقال: أبو بكير، الكوفي، صدوق اختلط جدًّا فتُرك حديثه، تُوفِّي سنة (١٤٨٨). تقريب التهذيب لابن حجر ص٢٦٤.

 <sup>(</sup>٣) زاد ابن جرير بسنده هذا عن مجاهد قال: «نزلت في الدعاء والمسألة». تفسير الطبري ٥٨٢/١٧٠.

 <sup>(</sup>٤) في المخطوط «أبو همام» والصواب همام، وهو: همام بن يحيى بن دينار العوذي المحلمي، أبو عبد الله، ويقال: أبو بكر، البصري، ثقة، تُوفِّي سنة (١٦٤هـ) أو
 (١٦٥هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص٤٠٥.

<sup>(</sup>٥) سبقت ترجمته وترجمة أبيه عروة بن الزبير.

<sup>(</sup>٦) تفسير الطبري ١٧/ ٥٨١.

 <sup>(</sup>٧) أشعث بن سوار الكندي النجار الكوفي الأفرق، وكان على قضاء الأهواز، ضعيف، تُوفِي سنة (١٣٦هـ) تقريب التهذيب لابن حجر ص١١٣٠.

<sup>(</sup>A) لم أجده عن ابن عباس، ووجدته في المصنف عن أم الحسن، أنها سمعت أم سلمة تقول في سجودها وفي صلاتها: «اللهم اغفر وارحم واهدنا السبيل الأقوم» رواه عبد الرزاق، كتاب الصلاة، باب القول في الركوع والسجود، ١٩٩٥ رقم الحديث٢٨٩٢.

 <sup>(</sup>٩) جعفر بن إياس اليشكري، أبو بشر الواسطي، بصري الأصل، ثقة، تُوفِّي سنة
 (١٢٦ه) وقيل (١٢٥ه). تقريب التهذيب لابن حجر ص١٣٩٠.

 <sup>(</sup>١٠) سعيد بن جبير بن هشام الأسدي الكوفي تُوفِّي سنة (٩٥هـ). تقريب التهذيب
 لابن حجر ص٢٣٤.

ابن عباس في قوله - جلَّ وعز -: ﴿ وَلَا جَهَرُ بِصَكَرْكَ وَلَا غَافِتُ بِهَا﴾ [الإسراء: ١١١]، قال: «كان النبي ﷺ متواريًا بمكة، إذا قرأ القرآن رفع صوته، فإذا سمعه المشركون سبُّوا القرآن ومن جاء به؛ فأنزل الله ﷺ: ﴿ وَلَا جَهَهُرْ بِمَكَرُكَ وَلا نَعَافِتُ بِهَا﴾ عن أصحابك، فلا يستطيعون أن يأخذوا عنك (١٠).

حدثنا هشيم، قال: حدثنا منصور (٢)، وعوف (٢)، عن الحسن (٤) ﴿ وَلَا يَشْهَرُ بِصَلَائِكَ وَلَا غُلُوتً بِهَا ﴾ قال: «لا تراثي بها في العلانية ولا تسئ بها في السرا(٥).

والأُمَّة مجمعة أن للمصلي أن يرفع صوته، وله أن يخافته ويُسمِع أذنيه، وأجمعوا أنه لا يجوز أن يرائي بصلاته.

وكذلك قوله هَلَى: ﴿وَمَاتَيْتُمْ إِخَدَنْهُنَّ قِنطَازًا فَلَا تَأَخُدُواْ مِنْهُ شَيْعًا ﴾ [النساء: ٢٠] الآية، فقال بعضهم: نسختها ﴿ إِلَّا أَن يَكَافًا أَلَّا يُقِيمًا حُدُودَ النساء: ٢٠] الآية، فقال بعضهم: (فَلَهُ جُنَّامً عَلَيْهَا فَيَا اَفْلَنْتَ بِمِثْهُ [البقرة: ٢٢٩]. وقال بعضهم: كلتاهما محكمتان ليست إحداهما بناسخة للأخرى؛ تحريم أخذ القنطار على الظلم بغير الحق، وأخذه منها ببذله منها تفدي به نفسها ليخلعها ثم تأخذه، فهذه خصوص وهذه خصوص (١٠).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في صحيحه، كتاب التفسير، باب ولا تجهر بصلاتك ولا تخافت بها، ٨٧/٦، رقم الحديث ٤٧٢٤؛ ومسلم في صحيحه، كتاب الصلاة، باب التوسط في القراءة في الصلاة الجهرية بين الجهر والإسرار ٣٣٩/١، رقم الحديث

 <sup>(</sup>٢) منصور بن زاذان الواسطي أبو المغيرة الثقفي مولاهم، ثقة، تُوفِّي سنة (١٣١هـ).
 تقريب التهذيب لابن حجر ص٤٦٥.

 <sup>(</sup>٣) عوف بن أي جميلة العبدي الهجري أبو سهل البصري المعروف بالأعرابي، ثقة، تُوفِّي سنة (١٤٦هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص٣٣٥.

<sup>(</sup>٤) الحسن البصري. (٥) تفسير مجاهد ص٤٤٣.

<sup>(</sup>٦) الناسخ والمنسوخ للنحاس ص٢٢٥.



أن أصحاب محمد ﷺ اختلفوا في آيتين: هل نسخت إحداهما الأخرى فبدلت بعض حكمها، أم لم تنسخ إحداهما وحكمهما جميعًا ثابتان؟

ثم أجمعت العلماء بعد عصرهم من التابعين ومن بعدهم عن سُنّة النبي ﷺ أن إحداهما نسخت الأخرى، وأنها مبدلة لبعض حكمها.

من ذلك قول الله على: ﴿وَالَّذِينَ يُتَوَفَّرَنَ مِنكُمْ وَيَدُونَ أَزْوَجًا يَتَرَقَّنَ مِنكُمْ وَيَدُونَ أَزْوَجًا يَتَرَقَّنَ مِنكُمْ وَيَدُونَ أَزْوَجًا يَتَرَقَّنَ أَلَامُهَالِ إِلَّهُ اللَّهُ اللَّالَّالِمُ اللَّهُ اللَّاللَّالِلللَّاللَّاللَّالِي الللَّالِي اللَّهُ الللَّالِمُ اللَّلْمُا اللَّلْمُ اللَّالِي ال

والأُمَّة مجمعة اليوم أن الآية في الحامل قد ثبت حكمها، وأنها لا تربص آخر الأجلين، وذلك أنه ثبت عن النبي ﷺ أنه أمر سبيعة أن تتزوج بعد وفاة زوجها بأربعين يومًا (٥٠).

(۲) تفسير الطبري ۲۳/ ٤٥٤.

<sup>(</sup>۱) زید بن ثابت ﷺ.

<sup>(</sup>۳) رید بن اب هید.(۳) عتبة بن مسعود هید.

<sup>(</sup>٤) البيان والتحصيل لابن رشد ٣/١١٥، المغنى لابن قدامة ١٤٣/٨.

<sup>(</sup>٥) عن أبي سلمة، قال: ﴿ جاء رجل إلى ابن عباس وأبو هريرة جالس عنده، فقال: أفتني في امرأة ولدت بعد زوجها بأربعين ليلة؟ فقال ابن عباس: آخر الأجلين، قلت أنا: ﴿ وَأَوْلَكُ الْأَمْهُ لَلْ أَبْكُنَ لُ يَشَمَنُ حَمَّهُ فَي كَلَ الله هريرة: أنا مع ابن أخي \_ \_ يعني: أبا سلمة \_ فأرسل ابن عباس غلامه كريبًا إلى أم سلمة يسألها، فقالت: قتل زوج سبيعة الأسلمية وهي حبلي، فوضعت بعد موته بأربعين ليلة، فخطبت =

ومنه أيضًا المملوكة؛ يكون لها زوج يريد المولى أن يعزل عنها زوجها وينكحها، فأجمعوا أن ذلك جائز في بعض الممالك، واختلفوا في بعضهم؛ فرأى جابر (۱)، وأنس (۱) أن بيعَها طلاقُها، فرأوا أن ينكحها المشتري، ويعزل زوجها عنها، ولا ينكحها الأول الذي هو زوجها المشتري، ويعزل زوجها عنها، ولا ينكحها اواحتج بقوله: ﴿وَالْمُحْمَنَتُ مِنَ اللِّمَا مُ اللَّكُ أَيْنَتُكُمُ اللّه والمناء: ١٤]، بقوله: ﴿وَالْمُحْمَنَتُ مِنَ اللّهَا مَلَكُ أَيْنَتُكُمُ اللّه والله والله والله والله والله والله أكار أصحاب محمد ﷺ: عمر، وعثمان، وعلي، وعبد الرحمٰن بن عوف، وسعد ﴿(١٤)، وقالوا: لا يجوز للمولى أن ينكح أمته إذا كان لها زوج، وإن كانت ذِمِّية تحت ذِمِّي، وأجمعوا وأن الله جل ذكره نسخ ذوات الأزواج إذا سُبِينَ يَنكِحُهن مَن مَلكَهن، وأن الله جل ذكره نسخ ذوات الأزواج من النساء بقوله: ﴿وَالْمُحْمَنَكُ وَانَ الله جل ذكره نسخ ذوات الأزواج من النساء بقوله: ﴿وَالْمُحْمَنَكُ وَانَ اللّه جل ذكره نسخ ذوات الأزواج من النساء بقوله: ﴿وَالْمُحْمَنَكُ

قال أبو سعيد الخدري: «نزلت في سبايا أَوْطَاس»(٥).

والأُمَّة مجمعة اليوم أنه لا يحل للمَوَالي أن ينكحوا ذوات الأزواج سوى السبايا<sup>(٦)</sup>، وأنه قد ثبت عن النبي ﷺ أنه خيَّر بريرة من زوجها بعدما بيعت وأعتقت بعد البيع (٢)؛ لم يجعل البيع يزيل نكاح

 <sup>=</sup> فأنكحها رسول الله ﷺ، وكان أبو السنابل فيمن خطبها، رواه البخاري في
 صحيحه، كتاب التفسير، باب ﴿وَأَوْلَتُ الْأَمْلِ أَبَلُهُنَّ أَن يَضَمَّنَ حَلَهُنَّ ﴾
 [الطلاق: ٤] ٢/ ١٥٥، رقم الحديث ٤٩٠٩.

<sup>(</sup>١) جابر بن عبد الله بن عمرو ﴿ . (٢) أنس بن مالك ﴿ ..

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي ١٢١/٥. (٤) سعد بن مالك ﷺ.

 <sup>(</sup>٥) تفسير عبد الرزاق ٤٤٦/١، أوطاس: واد في ديار هوازن، حيث معسكر هوازن وثقيف إذ أجمعوا على حرب رسول lb ﷺ، فالتقوا بحنين وانهزم المشركون. معجم البلدان للحموى ٢٨١/١.

<sup>(</sup>٦) تفسير القرطبي ٥/ ١٢١.

 <sup>(</sup>٧) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الطلاق، باب شفاعة النبي في زوج بريرة، ١/٨٤، رقم الحديث ٥٢٨٥.

زوجها، ولو كان البيع مزيل النكاح فكان بيعها طلاقها لكانت حين باعها مواليها من عائشة الله واشترتها منهم وقبضتها كان قد زال نكاحها بالبيع، وبانت منه.

وقد كان بعض من مضى يرى أن آية الاستئذان منسوخة، والعلماء اليوم مجمعة أنها ثابتة، إلا أن بعضهم رأى أنَّ دقَّ الباب يجزئ من الاستئذان(۱).

وكذلك قوله: ﴿لَا إِكْرَاهَ فِي ٱلدِّينِ ﴾ [البقرة: ٢٥٦]. قال بعضهم: ليست بمنسوخة، ولكنها ثابتة في أهل الذمة إذا أدوا الجزية لم يكرهوا.

وروي أن عمر (٢) قال لغلام رومي (٣): «أسلم! فأبى، فقال عمر: ﴿ لَا إِذَاهَ فِي اللِّبِينَ ﴾ [البقرة: ٢٥٦]». وقال قوم: هي منسوخة نسختها آية السيف؛ قوله على: ﴿ أَيْنَ لِلَّذِينَ لِقُنتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُواً وَإِنَّ اللَّهَ عَلَى [١١٨] نَصْرِهِمْ لَلْمِارِيْ إِلَيْهُمْ طُلِمُواً وَإِنَّ اللَّهَ عَلَى [١١٨] نَصْرِهِمْ لَلَّهِيرُ ﴾ [الحج: ٣٦] وغيرها من الآي.

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ يَالَيْنَ مَامَنُوا عَلَيْكُمُ النَّسُكُمُ لَا يَعْمُرُكُم مَن ضَلَّ إِذَا الْمَتَكَيْتُدُ ﴾ [المائدة: ١٠٥] قال بعضهم: نزلت في أهل الذمة ناسخة لقتالهم من بين الكفار، وقال بعضهم: أريد بها آخر الزمان في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر لأهل الإسلام؛ إذا غلبت الأهواء، ولم تقبل العامة الأمر من الآمر (<sup>3)</sup>.

القول بالنسخ مروي عن سعيد بن المسيب وسعيد بن جبير وغيرهما. الناسخ والمنسوخ لأبي عبيد ص٢١٩؛ والناسخ والمنسوخ للنحاس ص٩١٥.

<sup>(</sup>٢) ابن الخطاب ﷺ.

<sup>(</sup>٣) اسم الغلام هو: وشق الرومي. وقد روى يقول: كنت مملوكًا لعمر بن الخطاب، فقال لي: ﴿ يَا وَشَقَ اَسَلَمَ فَإِنْكَ إِنْ أَسَلَمَتُ استَمَنَت بِكُ عَلَى أَمَانَة المسلمين، فإني لا أستمين عليهم بمن ليس منهم، قال: فأبيت، فقال: ﴿ لاَ ۚ إِكَّارَةٍ فِي ٱلْبَيْقُ قَال: ثم أعتقني وقال: اذهب حيث شئت، الناسخ والمنسوخ لأبي عبيد ص٢٨٢.

<sup>(</sup>٤) ومما استدلوا به ما رواه أبو داود والترمذي عن أبي أمية الشُّعباني، قال: «سألت =

وقال بعضهم: لم تنسخ، وإنما معنى قوله تعالى: ﴿عَلَيْكُمْ المَالِمَةُ المَالِمَةُ الْمَالِمَةُ المَالِمَةُ المالِمَةُ المالِمَةُ المالِمَةُ المالِمِةُ المالِمَةُ المالِمَةُ المالِمَةُ المالِمِةُ المالِمُونُ، وتناهوا عن المنكر كما أمرتكم (١).

وكذلك قوله على: ﴿ وَنَوْلً عَنْهُم فَكَا أَنَ يِمَلُومِ ﴾ [الذاريات: ١٥]: حدثنا شريح، قال: حدثنا إسماعيل بن إبراهيم، عن أيوب السّختياني (٢٠)، عن مجاهد قال: (حرج علي مُعتَجِرًا بِبُرْد مُشتملًا بخميصة فقال: لما نزلت ﴿ وَنَوْلً عَنْهُم فَكَا أَنَ يِمَلُومِ ﴾ [الذاريات: ١٥] أحزننا، وقلنا: أمر رسول الله على أن يتولى عنا حتى نزلت: ﴿ وَكَكِرُ اللهُ اللهُ وَكَا الذاريات: ١٥٥).

وقال بعضهم: لم تنسخ، وإنما أمر أن يتولى عن الكافرين ويُذَكِّر المؤمنين (٤).

\_\_

أبا ثعلبة الخشني، فقلت: يا أبا ثعلبة، كيف تقول في هذه الآية: ﴿ وَالْكُمْ الْمُلْكُمْ ﴾ قال: أما والله لقد سألتُ عنها خبيرًا، سألتُ عنها رسول الله ﷺ، فقال: (بل التُمرُوا بِالمَمْرُوفِ، وَالْتَهُوا عَنِ المُنْكُرِ، حَتَّى إِذَا رَأَلِتَ شُحًّا مُطَاعًا، وَهُلِيَ مُنْتَكَالًا وَهُوَى مُتَبَعًا، وَدُلْيًا مُؤْوَدُهُ، وَإِهْجَابَ كُلُّ فِنِي رَأْبِي بِرَلْهِ، فَمَلْلِكَ \_ يعني بنفسك \_، وَدَعْ عَنْكَ المَوَامِّ، فَإِذَّ مِنْ وَرَائِكُمْ أَيَّامَ العَبْرِ، العَبْرُ فِيهِيَ يِثْلُ مَنْلِك عَلَى العَبْرِ، لِلْعَالِيل فِيهِنَ مِثْلُ أَجْرِ خَسْمِينَ رَجُلًا يَعْمَلُونَ مِثْلُ مَمَلِينَ مِثْكُمْ)». الناسخ الخبي رسول الله، أجر خمسين منهم؟ قال: (أَجْرُ خَمْمِينَ مِنْكُمْ)». الناسخ والمنسوخ لابي عبيد ص٢٨٦٠؛ ورواه أبو داود في سننه، كتاب الملاحم، باب الأمر والنهي ٤٢٣٤ رقم الحديث ٤٣٤١ والترمذي في سننه، أبواب تفسير القرآن، باب ومن سورة المائدة ٥/٢٥٧، رقم الحديث ٢٠٥٨.

<sup>(</sup>١) الناسخ والمنسوخ لأبي عبيد ص٢٨٦؛ ونواسخ القرآن لابن الجوزي ص٥١٥.

 <sup>(</sup>٢) أيوب بن أبي تميمة كيسان السختياني، من الأئمة الثقات، تُوفِّي سنة (١٣١هـ) وقيل (١٣٢هـ). تقريب النهذيب لابن حجر ص١١٧٠.

<sup>(</sup>٣) رواه البيهقي في شعب الإيمان ٣/ ٢٥٧، رقم الحديث ١٦١٥.

<sup>(</sup>٤) نواسخ القرآن لابن الجوزي ص١٥٥.

وكذلك قوله تعالى: ﴿وَيَسْتَقْوُونَ لِمَن فِي ٱلْأَرْضُ ﴾ [الشورى: ٥] حدثنا سنيد، قال: حدثنا أبو سفيان (١٠)، عن معمر (٢٠)، عن قتادة: ﴿وَيَسْتَغْفُرُنَ لِمَن فِي ٱلْأَرْضُ ﴾ قال: «للمؤمنين (٢٠).

وقال أكثر العلماء: لم يأذن للملائكة أن يستغفروا للكفار، وإنما معناه: ﴿لِمَنْ فِي الْأَرْضُ ﴾ خصوص؛ يعني: المؤمنين، ثم بيَّن في «المؤمن» ما أبهمه في قوله: ﴿لِمَنَ فِي الْأَرْضُ ﴾ فقال: ﴿وَيَسَتَغْرُنَ لِلَّذِينَ عَامُوا ﴾ إغافه: ٧].



<sup>(</sup>۱) محمد بن حمید الیشکري، سبقت ترجمته.(۲) معمر بن راشد، سبقت ترجمته.

<sup>(</sup>٣) تفسير عبد الرزاق الصنعاني ٦/ ١٨٥.



أن يُجمع العلماء على نسخ آية ثم يختلفون في الناسخة، ماذا أوجبت من الحكم، فيُجمعوا على حكم أنها أوجبته، ونسخت ما قبله، ويختلفون في غيره أثبت بالناسخة أم لا؟

من ذلك قوله ﴿ وَهُوَ أَلِينَ مَامَنُوا وَلَمْ يُهَاجِرُوا مَا لَكُمْ مِن وَلَيَتِهِم مِن مَن عَنْ عَلَيْتِهِم مِن مَن عَنْ يَهُاجِرُوا ﴾ [الانعال: ٧٧].

وكان الأعرابي لا يرث قريبه من المهاجرين، وكانوا يتوارثون بالهجرة، حتى نزلت: ﴿وَأَوْلُواْ الْأَرْعَارِ بَهَشُهُمْ أَوْلَى بِمَعْنِ ﴾ [الأنفال: ٧٥] فأجمعوا أن الآية الأولى منسوخة، وأن الله جل ثناؤه أثبت الميراث بالقرابة للمؤمنين، لا بالهجرة ممن سمّى الله له الميراث، وممن لم يسم له الميراث كالخالة، والعمة، وابنة الأخ، وما أشبه ذلك، فرأوا ألا يرد على الوارث ما فضل من المال بعدما يعطى ما سمى الله جل ذكره، وما خلا المرأة والزوج إذا لم يكونوا قرابة، ورأوا إن لم يترك قرابة ممن سمى الله جل ذكره ورأوه على منازل قرابتهم من الميت؛ يرى ذلك أكثر أهل الميراق(١٠)، وأبى ذلك مالك وأهل المدينة (٢) فقالوا: لا يرد على

<sup>(</sup>١) ذهب إلى هذا القول الحنفية والحنابلة. انظر: البحر الرائق لابن نجيم ٥٧٧/٨؛ وكشاف القناع للبهوني ٤٥٥/٤.

 <sup>(</sup>٢) وهو مذهب الشافعية أيضًا. انظر: بُلغة السالك للصاوي ٩٣٤٨/٤ تحفة المحتاج لابن حجر، الهيتمي ١٩٠٨.

وارث ممن سمَّى الله عَلَىٰ ولا يورث من لم يسم الله \_ جل ذكره \_ يرث الميت المسلمون ما فضل عمَّن سمَّى له الميراث، وما ترك من لم يدع وارثًا معينًا له ميراثًا فبَيْتُ المال أحقُّ به؛ قاله زيد بن ثابت، وقال القولَ الأولَ عِدَّةٌ من أصحاب محمد ﷺ؛ عمر وعلي وابن مسعود.

وحدثنا شريح، قال: حدثنا أبو سفيان، عن معمر، عن قتادة: 

﴿ وَالَّذِينَ اَسَوُا وَلَمْ يُهَاجِرُوا ﴾ [الانفال: ٧٦] قال: «كان المسلمون يتوارثون 
بالهجرة والذين آخى النبي ﷺ، فكانوا يتوارثون بالإسلام والهجرة، 
فكان الرجل يسلم ولا يهاجر، فلا يرث أخاه، فَنَسَخَ ذلك: ﴿ وَأَوْلُوا 
الْأَرْعَارِ بَعْشُهُمُ أَوْلُكَ بِبَعْضِ فِي كِتَبِ اللّهِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُهَجِينَ﴾ 
[الأحزاب: ٢]».

 <sup>(</sup>۱) تفسير الطبري ۸۰/۱٤. وبنحوه روى عبد الرزاق في مصنفه، كتاب الفرائض،
 باب الحلفاء، ۲۲۲/۲، رقم الحديث ۱۹۱۹۷.



أن يختلف الصدر الأول من أصحاب النبي ﷺ في الآيتين: أنسخت إحداهما الأخرى أم لم تنسخها، ثم يُجمع العلماء بعدُ أن إحداهما هي المُحْكَمة.

فمن ذلك قوله: ﴿وَٱلزَّانِيَّةُ لَا يَنكِحُهَا إِلَّا زَانِ النور: ٣] ـ رُوِيَ ذلك عن عائشة ﷺ : ثابتة لم تنسخ، وأنه لا يحل أن ينكح الزانية (١).

ورُوِيَ عن ابن مسعود مثل ذلك (٢٠)، وقد رُوِي عنه خلاف ذلك؛ أنه سشل عن ذلك فقرأ: ﴿وَهُو اللَّذِي مُقَبُّلُ النَّوَيَّةَ عَنْ عِبَادِهِ وَيَعْقُواْ عَنِ السَّيَّاتِ اللَّهِ اللهُ النَّوَيَّةَ عَنْ عِبَادِهِ وَيَعْقُواْ عَنِ السَّيَّاتِ اللهُ اللَّهِ اللهُ الل

وحدثنا سنيد، قال: حدثنا هشيم، قال: حدثنا أبو جناب (٢٠)، عن بكير بن الأخنس (٤٠)، عن أبيه (٥) قال: «أتيت ابن مسعود، فسأله رجلٌ عن رجلٍ زنى بامرأة فحدًا ثم تابا وأصلحا أيتزوجها؟ فتلا هذه الآية: ﴿وَهُو [١١٩] اللَّذِي يَقْبَلُ اللَّوَيَهُ عَنْ عِبَادِهِ وَيَعْقُواْ عَنِ السَّيِّعَاتِ وَيَعْلُمُ مَا نَفْعَلُونَ ﴾ [الشورى: ٢٥]».

<sup>(</sup>١) لم أحده.

<sup>(</sup>۲) المصفى لابن الجوزي ص٤٥.

<sup>(</sup>٣) في المخطوط: «أبو خباب»، والصواب المثبت وهو: يحيى بن أبي حية، ضعفوه لكثرة تدليسه، روى عن الحسن البصري وعامر الشعبي، وعنه السفيانان وشريك بن عبد الله، تُوفِّى سنة (١٥٥هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص٥٨٩.

<sup>(</sup>٤) بكير بن الأخنس السدوسي ويقال الليثي الكوفي، ثقة. تقريب التهذيب لابن حجر م ١٢٧

 <sup>(</sup>٥) الأخنس بن خليفة أبو بكير، قال ابن حجر: مستور. تقريب التهذيب لابن حجر ص٩٧.

حدثنا هشيم، قال حدثنا مغيرة (١)، عن إبراهيم، عن علقمة (١) أنه سئل عن ذلك فتلا هذه الآية إلى آخرها.

وقال قوم: نسختها ﴿وَأَنكِكُوا ٱلْأَيْنَىٰ مِنكُرُ ﴾ [النور: ٣٦] وهن من أيامي المسلمين.

حدثنا سنيد، قال: حدثنا ابن جريج، وأخبرني يحيى بن سعيد (٣)، عن ابن المسيب مثله، قال: (إنهن من أيامي المسلمين) في المسلمين المسلمي

وقال ابن حباس: «لم يرد بهما تحريم التزويج، إنما وصف الزاني والزانيات أنه لا ينكحوهن؛ يعني: لا يقع لهن إلا زان مثلهن، وإن كان مسلمًا أو مشركًا مستحلًا لذلك؛ فليست بمنسوخة، ولكنها خصوص في الزاني ألا يتزاوج وهو محرّم وفي المشرك المستحل لذلك» (٥).

وقال قوم: يتزوجها الذي زنى<sup>(٦)</sup> بها؛ لأنه هو الذي يُحْصِنها ولا يتزوجها غيره. قال ذلك الحسن وغيره.

وذهب قوم إلى أنها منسوخة للتائب لا غيره.

والأُمَّة اليوم مجمعة أنه لا بأس أن يتزوجها هو وغيره؛ لأن

 <sup>(</sup>١) المغيرة بن مقسم الضبي مولاهم أبو هشام الكوفي، ثقة، تُوفِّي سنة (١٣٦هـ).
 تقريب التهذيب لابن حجر ص٤٤٠٠.

 <sup>(</sup>٢) علقمة بن قيس بن عبد ألله بن مالك بن علقمة أبو شبيل النخعي الكوفي، ثقة ثبت، تُوفِّي سنة (٦١هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص٣٩٧.

 <sup>(</sup>٣) يحيى بن سعيد بن فروخ القطان، مولي بني تميم، كنيته أبو سعيد، كان من سادات أهل البصرة وقرائهم، تُوفِّي سنة (١٩٨هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص ٨٤.

<sup>(</sup>٤) تفسير الطبري ١٠١/١٩.

 <sup>(</sup>٥) الناسخ والمنسوخ للنحاس ص٥٨٣.

<sup>(</sup>٦) في المخطوط: (زنا) والصواب المثبت.

أوله حرام وآخره حلال فلا بأس أن يتزوج العفيف والزاني الزانية(١).

وكذلك قوله: ﴿وَأَشْهِدُواۤ إِذَا تَبَايَمْتُدُهُ [البقرة: ٢٨٢]، فكان ابن عمر يُشهِدُ إذا باع وإذا اشترى ويرى أنها ثابتة لم تنسخ<sup>(٢)</sup>.

وحدثنا شريح، قال: حدثنا هشيم، قال: حدثنا إسماعيل "، قال: قلت للشعبي (٤٠): «أرأيت الذي يشتري من الرجل شيئًا حتمًا عليه أن يُشهِد؟ قال: ألم تر إلى قوله تعالى: ﴿ وَإِنْ أَمِنَ بَمَشُكُم بَعَنَا﴾ [البقرة: ٣٨٣] فنسخ ما كان قبله (٥٠).

حدثنا شريح، قال: حدثنا ابن أبي زائدة (١٦)، قال: حدثنا الحكم (٧)، قال: ﴿ وَإِنْ أَيِنَ بَعْشُكُمْ بَعْضًا ﴾: «نسخت هذه الشهود) (٨).

والعلماء اليوم مجمعة أنها منسوخة؛ نسختها ﴿ فَإِنْ أَمِنَ بَهُ شُكُمُمُ بَعْضُ ا﴾ (٩).

وثبت عند العلماء: أن النبي ﷺ بايع رجلًا فرسًا بغير بينة؛ لأنه سأل الرجل البينة فلم تكن له، فجاء خزيمة بن ثابت(١١) يشهد

<sup>(</sup>۱) تفسير القرطبي ١٦٩/١٢. (٢) الدر المنثور للسيوطي ٢/١٢٠.

<sup>(</sup>٣) ابن أبي خالد، سبقت ترجمته في ص٨٨.

 <sup>(</sup>٤) عامر بن شراحيل بن عبد، أبو عمرو الكوفي الشعبي، مات بعد (١٠٠هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص٢٨٧.

<sup>(</sup>٥) تفسير الطبري ٢/٦٤. (٦) يحيى بن زكريا، سبقت ترجمته.

 <sup>(</sup>٧) الحكم بن محمد أبو مروان الطبري نزيل مكة تُوفِّي سنة بضع عشرة ومنتين.
 تقريب التهذيب لابن حجر ص١٧٦.
 (٨) تفسير القرآن لابن السند (٩٣/١.

 <sup>(</sup>٩) وهذا أيضًا محمول على أن قوله: ﴿قَإِنْ أَيْنَ بَشْكُمْ بَشَكُمُ صارف للوجوب إلى الاستحباب وليس من باب النسخ المصطلح عليه عند المتأخرين.

 <sup>(</sup>١٠) خزيمة بن ثابت الأنصاري: الصحابي، أو الشهادتين. قتل في موقعة صفين.
 الإصابة لابن حجر ٢٧٩/٢.

فَهَمُالقُرْآنِووَمَعَانِيْهِ

للنبي ﷺ ولم يحضر، مصدقًا للنبي ﷺ (١).

وقال بعضهم: لم تكن واجبة أن يُشْهِد، وإنما هي دلالة من الله هَلِّق لهم على أن يَسْتَوثِقُوا من أموالهم بالكتاب والسُّنَّة لا على الوجوب.

وكذلك قوله ﷺ: ﴿يَسْتَلُونَكَ عَنِ الشَّهْرِ ٱلْعَرَامِ فِتَالِ فِيدُّ ۗ [البقرة: ٢١٧]، فقال عطاء: (هي ثابتة لم تنسخ (٢).

وقال جابر: «لم يكن النبي ﷺ يغزو في الشهر الحرام إلا أن يُغزى»(٣).

وقال سعيد بن المسيب وسليمان بن يسار وغيرهما: «هي منسوخة، نسخها: ﴿فَأَقْنُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَّتُوهُمْ ﴾ [التربة: ٥]».

 <sup>(</sup>۱) رواه أبر داود في سننه، كتاب الأقضية، باب إذا علم الحاكم صدق الشاهد الواحد يجوز له أن يحكم به، ٣٠٨/٣، رقم الحديث ٣٦٠٧.

<sup>(</sup>٢) النَّاسخ والمُنسوخ للنحاسُ ص١٢١.

 <sup>(</sup>٣) رواه أحمد في مسند المكثرين، مسند جابر ٢٣٨/٢٢ رقم الحديث ١٤٥٨٢، قال شعيب الأرناؤوط: إسناده صحيح على شرط مسلم.

<sup>(</sup>٤) محمد بن حميد اليشكري، سبقت ترجمته.

<sup>(</sup>٥) معمر بن راشد، سبقت ترجمته.

<sup>(</sup>٦) تفسير الطبري ٩/٤٧٦، تفسير عبد الرزاق الصنعاني ١/١٨٢.

والأُمَّة مجمعة أن الغزو في الشهر الحرام وغيره حلال وطاعة (١).

حدثنا علي بن عاصم، عن بيان $^{(7)}$ ، عن عامر $^{(7)}$  قال: (لم ينسخ من المائدة شيء? قال:  $(1)^{(2)}$ .

وقد أجمعت الأمة اليوم (٥) أن قوله: ﴿لا يُمِلُوا شَعَنَيْر اللَّهِ وَلا اللَّهُمَ لَلْوَامَ وَلا اللَّهُمَ لَلْأَنَامُ وَلا اللَّهُمَ لَلْأَنَامُ وَالسمانية: ٢] على نسخها بقوله: ﴿فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَبْثُ وَجَدْتُوهُمْ ﴾ [النوبة: ٥].

وكـــــذلـــك قــــولـــه ﷺ: ﴿وَإِن تُبْدُواْ مَا فِي ٱللَّهِيكُمْ أَوْ تُخَفُّوهُ

<sup>(</sup>۱) قال أبو عبيد: «والناس اليوم بالثغور جميعًا على هذا القول، يرون الغزو مباحًا في الشهور كلها حلالها وحرامها، لا فرق بين ذلك عندهم، ثم لم أر أحدًا من علماء الشام ولا العراق ينكره عليهم، وكذلك أحسب قول أهل الحجاز، والحجة في إباحته عند علماء الشغور قول الله تبارك وتعالى: ﴿ فَأَقْتُلُوا اللّهَ يَرِينَ حَيْثُ وَيَعْلَى اللّهَ تعريم القتال في وَيَنْتُوهُ فَيُهَ قال أبو عبيد: «فهذه الآية هي الناسخة عندهم لتحريم القتال في الشهر الحرام، فهذا ناسخ القتال ومنسوخه الناسخ والمنسوخ لأبي عبيد ۲۰۷.

 <sup>(</sup>٢) في المخطوط: «يمان»، والصواب المثبت وهو: بيان بن بشر أبو بشر الأحمسي الكوفي، إمام ثقة، أبو بشر الأحمسي الكوفي. تقريب التهذيب لابن حجر ص١٢٩.

 <sup>(</sup>٣) عامر الشعبي، سبقت ترجمته.
 (٤) الدر المنثور للسيوطي ٣/٤.

<sup>(</sup>٥) الإجماع الذي حكاه المحاسبي فيه نظر، قال النحاس: ذهب جماعة من العلماء إلى أن هذه الأحكام الخمسة منسوخة، وذهب بعضهم إلى أن فيها منسوحًا، وذهب بعضهم إلى أنها محكمة. ثم ساق مروياته في ذلك، فمع إجماعهم على نسخ بعضها مثل القلائد ومنع السشركين من بلوغ البيت فقد اختلفوا في المراد بشمائر الله والهدي على نحو يدفع دعوى الإجماع على النسخ.

قال البغدادي: قُوله تعالى: ﴿ فَكَائِمُ الَّذِينَ مَامَثُواْ لَا يُجُلُواْ شَكَيْرَ اللَّهِ وَلَا النَّهَرَ لَلْمَرَامُ وَلَا الْمُلْدَى وَلَا الْقَلْتِيدَ وَلَا يَاتَوَينَ الْلَيْنَ الْمُرَامُ ﴿ هَذَا مُحكَم ﴿ وَلَا يَتَوَينُ اللَّيْنَ الْمُرْبَعُ الى قوله: ﴿ وَرَضِّونُكُا ﴾ [المائدة: ٢] منسوخ، وباقي الآية محكم نسخ المنسوخ منها بآية السيف. الناسخ والمنسوخ للنحاس ٣٦٠، الناسخ والمنسوخ لهبة الله البغدادي ٧٩.

<sup>(</sup>٦) في المخطوط: «اقتلوا».

يُكَاسِبَكُمُ بِهِ اللَّهِ ﴿ اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِي اللهِ الل

قال: وحدثنا يزيد، قال سفيان بن حصين (٣)، عن الزهري، عن سلم (٤)، أن أباه قرأ: ﴿وَإِن تُبْدُواْ مَا فِي الشَّيْكُمْ أَوْ تُحَفُّوهُ يُعَاسِبَكُمْ لِهِ اللّهُ ﴾ فلمعت عيناه، فبلغ صنيعه ابن عباس فقال: يرحم الله أبا عبد الرحمٰن نسختها: ﴿لا يُكَلِّفُ اللّهُ نَفْسًا إِلّا وُسَعَهَا [١٢٠] لَهَا مَا كَسَبَتْ ﴿ [١٢٠] لَهَا مَا كَسَبَتْ مُ (٥) [البقرة: ٢٨٦]».

وحدثنا سليمان بن داود، قال: حدثنا إبراهيم<sup>(۱)</sup>، عن سعد<sup>(۷)</sup>، عن ابن شهاب<sup>(۸)</sup>، حمن سمع سعيد بن مرجانة<sup>(۹)</sup> يحدث؛ أنه بينما هو جالس مع عبد الله بن عمر هذه الآية: هو جالس مع عبد الله بن عمر إذ تلا عبد الله بن عمر هذه الآية: هو إن تُبدُوا مَا فِيَ ٱلنَّسِكُمُ أَو تُخَفِّرُ البقرة: ۲۸٤] الآية، ثم قال:

<sup>(</sup>١) في المخطوط: (إن تبدو). (٢) في المخطوط: (بكا).

 <sup>(</sup>٣) سفيان بن حصين - وفي أكثر المصادر ابن حسين - السلمي الواسطي، قال
 ابن حجر: ثقة في غير الزهري، تقريب التهذيب لابن حجر ص٤٤٢.

 <sup>(</sup>٤) سالم بن عبد الله بن عمر بن الخطاب العدوي أبو عمر، ويقال: أبو عبد الله المدني الفقيه، تُوفِّي سنة (١٠٦هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص٢٢٦.

 <sup>(</sup>٥) رواه ابن أبي شيبة في مصنفه، كتاب الزهد، باب ما قالوا في البكاء من خشية الله، ٧٤ ٢٢ رقم الحديث ٣٥٥٢٨، والحاكم في مستدركه ٢/٣١٥، رقم الحديث ٣١٣٣، وقال: صحيح الإسناد ولم يخرجاه.

 <sup>(</sup>٦) إبراهيم بن سعد بن إبراهيم بن عبد الرحمٰن بن عوف القرشي الزهري، أبو إسحاق المدني، ثقة، تُوفِّي سنة (١٨٥هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص٨٩٥.

 <sup>(</sup>٧) سعد بن إبراهيم بن عبد الرحمٰن بن عوف، ثقة، تُوفِّي سنة (١٠٦هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص٠٢٣.

<sup>(</sup>A) محمد بن شهاب الزهري، سبقت ترجمته.

 <sup>(</sup>٩) سعيد بن مرجانة وهو: سعيد بن عبد الله القرشي العامري مولاهم أبو عثمان الحجازي ومرجانة أمه، ثقة، تُوفِّي سنة (٩٦هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص٠٢٤٠.

"والله إن أُخِذنا بهما لنَهلِكُن، ثم بكى حتى سمع نشيجه ابن مرجانة، فقمت حتى أتيت ابن عباس، فذكرت ما تلا ابن عمر من هذه الآية. فقال ابن عباس: يغفر الله لأبي عبد الرحمٰن، لقد وجد المسلمون فيها وجدًا حين نزلت مثل ما وجد عبد الله، فأنزل الله بعدها: ﴿لا يُكَلِّفُ اللهُ نَفْسًا إِلّا وُسَعَهَا لَهَا مَا كُسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا أَكْتَسَبَتْ ﴾ [البقرة: ٢٨٦]». قال ابن عباس: «فكانت هذه الوسوسة ما لا طاقة للمسلمين به (۱).

فصار الأمر إلى قضاء الله الله النفس لها ما كسبت وعليها ما اكتسبت في القول والعمل. وأبى (٢) ذلك ابن عباس وغيره، وقالوا: منسوخة.

وحدثنا حجَّاج (")، عن ابن جريج (أ)، عن الزهري (ه)، عن البن حباس: «لما نزلت ضجَّ المسلمون منها ضجة. وقالوا: يا رسول الله، نتوب عن عمل اليد والرجل واللسان، فكيف نتوب من الوسوسة؟ كيف نمتنع منها؟ فجاء جبريل بهذه الآية: ﴿لَا يُكَلِّفُ اللهُ نَشُسًا إِلَا وُسْمَهُمُ إِنكُم لا تستطيعون أن تمتنعوا من الوسواس ﴿لَهَا مَا كُسُبَتُ ﴾ الآية، (").

وقال: حدثنا شريح، قال حدثنا هشيم، قال: حدثنا شيبان (٧٠)، عن الشعبى (٨٠) قال: (لما نزلت هذه الآية: ﴿ وَإِن تُبَدُوا مَا فِيٓ الْشُعِكُمُ أَق

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبري ٦/ ١٠٥. (٢) في المخطوط: «وأتي».

<sup>(</sup>٣) حجاج بن محمد المصيصى، سبقت ترجمته.

<sup>(</sup>٤) عبد الملك بن عبد العزيز بن جريج الأموي، سبقت ترجمته.

<sup>(</sup>٥) محمد بن مسلم بن شهاب الزهري، سبقت ترجمته.

<sup>(</sup>٦) تفسير الطبري ٦/ ١٣٠؛ والدر المنثور للسيوطي ١٣٣/٢.

 <sup>(</sup>٧) شيبان بن عبد الرحمٰن التميمي، سبقت ترجمته.

<sup>(</sup>A) عامر الشعبي، سبقت ترجمته.

تُخْفُوهُ ﴾ [البقرة: ٢٨٤] نزلت: ﴿ لَهَا مَا كُسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا أَكْسَبَتْ ﴾ الآية " (١).

حدثنا مروان بن شجاع قال: حدثنا خصیف $^{(1)}$ ، عن مجاهد نحوه $^{(7)}$ .

وقال قوم من أهل الآثار<sup>(4)</sup>: إن هذا لا يجوز أن ينسخ لأنها خبر، والخبر لا ينسخ.

وقال سائر العلماء: هذا وإن كان خبرًا فإنه إيجاب حكم من آخذه بحديث النفس، ثم رحم الله جل اسمه خلقه فرفع عنهم الحكم بالمؤاخذة؛ لأنه حكم والحكم يجوز نسخه.

وإنما معنى ﴿يُكَاسِبُكُم بِهِ اللَّهُ ﴾ [البقرة: ٢٨٤]: يؤاخذكم به الله، ثم رفع الحكم بذلك. والأمَّة مجمعة أنها منسوخة.

وسئل النبي ﷺ عما يجد العبد من الوسوسة مع ما يظهروا من الكراهة لما يجدون فقال: (ذَلِكَ صَريحُ الإيمَانِ) (٥٠).

وقال: (تَجَاوَزَ اللهُ لأُمُّتِي عَمَّا حَدَّثَت بِهِ نُفُوسَهَا)(٦).

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبري ٦/١١٠.

 <sup>(</sup>٢) خصيف بن عبد الرحمٰن الجزري أبو عون، صدوق سيئ الحفظ، خلط بأخرة ورمي بالإرجاء، تُوفِّي سنة (١٩٣٧هـ). وقبل غير ذلك. تقريب التهذيب لابن حجر ص١٩٣٥.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري ٦/١١١.

<sup>(</sup>٤) الناسخ والمنسوخ للنحاس ص٦٦.

الحديث رواه مسلم من حديث أبي هريرة ، قال: فجاء ناس من أصحاب النبي ش فسألوه: إنا نجد في أنفسنا ما يتعاظم أحدنا أن يتكلم به قال: (وَلَكُ وَجَدْتُمُوهُ؟) قالوا: نعم. قال: (فَلِكَ صَرِيحُ الإيمانِ)». كتاب الإيمان، باب بيان الوسوسة في الإيمان وما يقوله من وجدها ١٩٩/، رقم الحديث ١٣٢.

<sup>(</sup>٦) الحديث رواه ألبخاري ومسلم عن أبي هريرة رشية قال: قال رسول الله ﷺ: (إنَّ الله تَجَاوَزَ لاَمْتِي مَا حَتَثَتْ بِهِ أَنفُسَهَا، مَا لَمْ يَتَكَلَّمُوا، أَو يَعْمَلُوا بِهِ) البخاري في كتاب الطلاق، باب الطلاق في الإغلاق والكره... ٧/٤١، رقم الحديث و ٢٩٣٩؛ ومسلم في كتاب الإيمان، باب تجاوز الله عن حديث النفس والخواطر بالقلب ١٩٢١، رقم الحديث ١٢٧.

وكذلك قوله تعالى: ﴿وَإِذَا حَضَرَ ٱلْمِسْمَةَ أَوْلُوا ٱلْمُرْبِيُ وَٱلْمِنْكِي وَٱلْمَسَكِينُ فَٱرْزُقُوهُم مِنْكُ [النساء: ١٨] فرأى بعضهم أنها ثابتة؛ فرأى أن يعطى من الميراث الذين لا يرثون.

وحدثنا شريح، قال: حدثنا هشيم، عن أبي بشر(۱)، عن سعيد بن جبير في قوله: ﴿ وَإِذَا خَضَرَ ٱلْقِسْمَةَ ﴾ هذه الآية تهاون الناس فيها (۱).

وحدثنا هشيم، قال: حدثنا منصور ( $^{(7)}$ )، عن قتادة، عن يحيى بن يعمر  $^{(2)}$  قال: (ثلاث آيات محكمات ضيَّعهن كثير من الناس) فذكر هذه  $^{(6)}$ .

حدثنا هشیم، عن أبي إسحاق<sup>(۱)</sup>، عن مجاهد قال: «محكمة وليست بمنسوخة» ( $^{(V)}$ .

<sup>(</sup>١) جعفر بن إياس، سبقت ترجمته.

<sup>(</sup>٢) في المخطوط: «دون الناس فيها» والمثبت هو المروي عن أبي بشر عن سعيد بن جبير. عند الطبري والسيوطي وغيرهما كما أسند البخاري عن أبي بشر، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس ها قال: «إن ناسًا يزعمون أن هذه الآية نسخت، ولا والله ما نسخت، ولكنها مما تهاون الناس، هما واليان: وال يرث وذاك الذي يرزق، ووال لا يرث، فذاك الذي يقول بالمعروف، يقول: لا أملك لك أن أعطيك تفسير الطبري ٧/٨. رواه البخاري في صحيحه، كتاب الوصايا، باب قول الله: ﴿ وَإِذَا حَمَر الْوَسَمَة ﴾ ٤/٨ رقم الحديث ٢٧٥٩؛ والدر المنثور للسيوطي ٢١٨/٦؟

<sup>(</sup>٣) منصور بن زاذان، سبقت ترجمته.

 <sup>(</sup>٤) يحيى بن يعمر البصري أبو سليمان، ويقال: أبو سعيد قاضي مرو، ثقة، تُوفِّي سنة
 (٩٤٨هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص٥٩٨.

<sup>(</sup>٥) تفسير الطبري ٧/ ٩.

 <sup>(</sup>٦) عبد الله بن ميسرة الحارثي أبو ليلى الكوفي أو الواسطي ضعيف. تقريب التهذيب
 لابن حجر ص٣٦٦.

<sup>(</sup>٧) لم أعثر عليه.

حدثنا شریح قال: حدثنا هشیم، عن مغیرة (۱)، عن سیار ( $^{(1)}$ )، عن ایر اعش  $^{(7)}$  قال: (نسختها العشر ونصف العشر) $^{(2)}$ .

حدثنا هشيم، قال: حدثنا جويبر $^{(0)}$ ، عن الضحاك، والكلبي $^{(1)}$ ، عن أبي صالح $^{(V)}$  قال: هي منسوخة $^{(\Lambda)}$ .

وروي عن سعيد بن جبير وغيره أنه نسختها آية الزكاة (٩).

والعلماء اليوم مجمعون أن الميراث لأهله، ولا يجب إعطاؤهم إلا أن يكون الوارث بالغًا، فيتطوع فيتصدق على قرابته.

ورأى بعضهم أنها ثابتة لم تنسخ، وإنما أريد بها الزكاة لا التطوع (۱۰۰).

وحدثنا شريح، قال: حدثنا هشيم عن حجاج(١١)، عن سالم

<sup>(</sup>١) المغيرة بن مقسم الضبي، سبقت ترجمته.

 <sup>(</sup>٢) في المخطوط: «سيال» والصحيح هو: سيار أبو حمزة الكوفي، مقبول. تقريب التهذيب لابن حجر ص٢٢٧.

<sup>(</sup>٣) إبراهيم النخعي سبقت ترجمته.

 <sup>(</sup>٤) المروي عن إبراهيم النخعي في قوله: ﴿وَمَاثُوا حَقَدُهُ يَوْمَ حَصَاوِبُ ﴾ [الأنعام: [١٤١] قال: هي منسوخة، نسختها العشر ونصف العشر. تفسير الطبري ١٦٩/١٢.

<sup>(</sup>۵) جويبر بن سعيد الأزدي، سبقت ترجمته.

<sup>(</sup>٦) محمد بن السائب، سبقت ترجمته.

<sup>(</sup>٧) باذام أبو صالح مولى أم هانئ، ضعيف، تقريب التهذيب لابن حجر ص١٢٠.

<sup>(</sup>٨) لم أعثر عليه.

 <sup>(</sup>٩) تفسير الطبري ١٦٨/١٢.
 (١٠) قال الطبري بعد سرد الأقوال: «وأولى الأقوال في ذلك بالصحة، قول من

<sup>(</sup>١٠) قال الطبري بعد سرد الاقوال: قواولي الاقوال في ذلك بالصحه، قول من قال: هذه الآية محكمة غير منسوخة، وإنما عنى بها الوصية لأولي قربى الموصي، وعنى باليتامى والمساكين: أن يقال لهم قول معروف، تفسير الطبري //١٢.

<sup>(</sup>۱۱) حجاج بن مروان، سبقت ترجمته.

المكي (١)، عن ابن الحنفية (٢): ﴿يَوْمَ حَصَادِدِتْ ﴾ [الأنعام: ١٤١] قال: «العشر ونصف العشر) (٢٠).

حدثنا شريح، عن ابن عيينة، عن ابن أبي نجيح<sup>(٤)</sup>، عن مجاهد: «وعند ذرايته<sup>(٥)</sup>.

وكذلك قوله ﷺ: ﴿إِن تَرَكَ خَيْرًا ٱلْوَصِيَّةُ لِلْوَالِدَيْنِ وَٱلْأَقْرِينَ﴾ [البقرة: ١٨٠].

فزعم قوم من الصدر الأول أن الله جل ذكره نسخ الآية كلها فنهى عن الوصية لمن يرث، وأن الواجب للأقربين الذين  $\mathbb{Y}$  يرثون في النلث $(\Gamma)$ , قال ذلك طاوس $(\nabla)$  والضحاك.

<sup>(</sup>١) سالم بن عبد الله الخياط البصري، صدوق سيء الحفظ، تقريب التهذيب لابن حجر ص٢٢٦.

 <sup>(</sup>٢) محمد بن علي بن أبي طالب، المعروف بابن الحنفية، ثقة، تُوفِّي سنة (٧٣هـ)
 وقبل غير ذلك. تقريب التهذيب لابن حجر ص٤٩٧.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري ١٦٠/١٢.

<sup>(</sup>٤) عبد الله بن أبي نجيح يسار المكي، سبقت ترجمته.

 <sup>(</sup>٥) روى عبد الرزاق في التفسير عن ابن عبينة عن ابن أبي نجيح عن مجاهد في قوله تعالى: ﴿وَمَاثُوا حَقَّهُ يَوْمَ حَصَايِوتِهِ [الأنعام: ١٤١] قال: (عند الزرع يعطى القبض، وعند الصرام يعطى القبض، ويتركهم يتبعون آثار الصرام».

وعند سعيد بن منصور عن مجاهد في قوله الله: ﴿ وَمَاثُوا حَمَّهُ بَوْمَ صَكَاوِبُهُ قال: ﴿ إذا حصدت فحضرك المساكين، فاطرح لهم من السنبل، وإذا طبيته وكدسته وحضرك المساكين، فاطرح لهم منه، وإذا دسته وذَرَيته وحضرك المساكين، فاطرح لهم منه، وإذا دريته وجمعته وعرفت كيله، فاعزل زكاته، وإذا بلغ النخل، فحضرك المساكين فاطرح لهم من الثفاريق والبسر، وإذا جذذته فحضرك المساكين فاطرح لهم منه، وإذا جمعته وعرفت كيله، فاعزل زكاته، تفسير عبد الرزاق الصنعاني ٢٧/٢؛ وتفسير ابن منصور ٥/٥٠.

<sup>(</sup>٦) تفسير الطبري ٣/ ٣٨٩.

 <sup>(</sup>٧) طاوس بن كيسان الهمداني الخولاني، كنيته أبو عبد الرحمٰن. ثقة، تُوفِّي سنة
 (٦٨-١هـ)، وقيل: بعد ذلك. تقريب التهذيب لابن حجر ص٢٨١.

 <sup>(</sup>۸) تفسير الطبري ۳/ ۳۸۵.

وقال بعضهم: هي تطوع، إلا أنه ليس له أن يوصي إلا في الذين لا يرثون.

وقال قوم: له أن يوصي بثلثه في الأقربين والأقربين فيمن شاء(١).

وقال جُلُّ الناس: لم تنسخ، وإنما أراد بها الوالدين والأقربين الذين لا يرثون من الكفار المماليك، ومن لم يرث من القرابة.

والأُمَّة اليوم مجمعة أنها ليست بواجبة، وإن أراد [١٢١] أن يتطوع فله أن يوصى لمن أحب.

وكذلك قوله: ﴿وَمَن يَقَتُلُ مُؤْمِنَ اللهِ الساء: ٩٣] فقال ابن عباس: «محكمة، وأن قوله: ﴿مُتَمَمِّدًا﴾ أنزلت بعد في الفرقان سنة (١٠).

وقال أبو هريرة: «لا يدخل الجنة»(٣).

وقال الضحاك: «ترك قوله الأول ﴿مَن تَابَ﴾ [مريم: ٦٠] قبل موته ﴿مُتَكَمِّدًا﴾ بسبع سنين».

وروى الحسن عن النبي ﷺ: (نَازَلْتُ رَبِّي فِي قَاتِلِ المُؤْمِنِينَ أَنْ يَجْعَلَ لَهُ تَوبَةً، فَأَبَى أَنْ يَجْعَلَ لَهُ تَوبَةً<sup>)(٤)</sup>.

والعلماء اليوم مجمعة أنها نسختها التوبة؛ فمن تاب أجمع

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري ٣/ ٣٨٨.

 <sup>(</sup>٢) يعني: الآية التي في الفرقان قوله تعالى [٦٨]: ﴿وَالَّذِينَ لا يَنْفُونَ مَعَ اللَّهِ إِلنَّهَا
 اَحَرْ وَلا يَقْتُلُونَ النَّفَسَ الَّتِي حَرَّعُ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ لِهِ دلت على ذلك الروايات. تفسير
 الطبرى ٧/ ٣٤٧

<sup>(</sup>٣) ينظر: الدر المنثور للسيوطى ٢٢٦/٢.

 <sup>(</sup>٤) رواه ابن أبي شببة في مصّنه، كتاب الديات، باب من قال ليس لقاتل المؤمن
 توبة، ٤٣٣/٥، رقم الحديث ٢٧٧٣٣، بلفظ: (مَا نَازَلتُ رَبِّي فِي شَيءٍ مَا نَازَلتُهُ فِي قَائِلِ المُؤمِن قَلم يُعِيِّنِي).

جميع الأمة<sup>(١)</sup> موافقتها ومخالفتها إلا رجلًا واحدًا فإنه خرج عن الإجماع<sup>(٢)</sup>.



(١) يعني: على قَبول توبته.

<sup>(</sup>٢) يعني: عبد الله بن عباس.

ففي البخاري عن سعيد بن جبير قال: «آية اختلف فيها أهل الكوفة، فرحت بها إلى ابن عباس فسألته عنها فقال: نزلت هذه الآية: ﴿وَوَنَ يَقَشُلُ مُؤْمِثُ ا مُتَّكَهِنَا﴾ [النساء: ٩٣] وهي آخر ما نزل وما نسخها شيء، رواه البخاري في صحيحه، كتاب التفسير، باب سورة النساء، ١٩٧٤/٤ رقم الحديث ٣١٤.



أن تختلف الأمة في الآية؛ أولها وآخرها في آيتين هل نسخت إحداهما الأخرى، ثم لا يجمعون على واحد من القولين.

من ذلك قوله عز من قائل في أهل الذمة: ﴿ فَإِن جَاءُوكَ فَأَعْكُمُ بَيْنَهُمْ أَوْ أَعْرِضْ عَنْهُمْ ﴾ [المائدة: ٤٦]، فاختلفوا في ذلك العلماء:

فقال قوم من أهل العراق(۱): الآية محكمة لم ينسخها شيء، وروي ذلك عن علي بن أبي طالب رضي أنه كتب إلى محمد بن أبي بكر(۲) في نصرانية زنت أن ادفعها إلى أهل دينها، فرأى أن آية التخيير ثابتة، فلذلك أمره أن يترك الحكم فيهما، ويدفعها إلى أهل دينها(۲).

وأبى ذلك كثير من العلماء، وقالوا: ليس للوالي إذا ارتفعوا إليه إلا أن يحكم بينهم. وقالوا: نسختها الآية بعدها؛ قوله: ﴿وَأَنِي اَمْكُمُ يَشَهُم بِنَا أَنْزَلُ اللهُ وَلَا تَقَيْمُ أَهْرَاءَهُمُ المائدة: ٤٩] قال ذلك الشعبي، ومجاهد، وعكرمة، وقتادة (٤)، وغيرهم.

<sup>(</sup>١) أحكام القرآن للجصاص ٤/ ٨٧.

 <sup>(</sup>۲) محمد بن أبي بكر الصديق القرشي التيمي أبو القاسم المدني، تُوفِّي سنة (۳۸هـ) تقريب التهذيب لابن حجر ص ۶۷٠.

<sup>(</sup>٣) رواه عبد الرزاق في مسنده، كتاب أهل الكتاب، باب حدود أهل العهد، ٢/٢٦، رقم الحديث ١٠٠٠٥، والبيهقي في سننه، كتاب الحدود، باب حدّ الرجل أمّته إذا زنت، ٨/٣٣٤، رقم الحديث ١٧١٢١.

<sup>(</sup>٤) تفسير الطبري ١٠/ ٣٢٩ وما بعدها.

حدثنا شريح، قال: حدثنا وكيع<sup>(٥)</sup>، عن سفيان<sup>(١)</sup>، عن السدي<sup>(١)</sup>، عن حكرمة<sup>(٨)</sup>: «﴿وَإِن جَاءُوكَ فَأَحَكُم بَيْنَهُم أَوْ أَعْرِضَ عَنْهُم ﴾ نسختها: ﴿وَأَنِ اَحْكُم بَيْنَهُم بِيَنَّهُم إِنَّا أَزَلَ اللَّهُ﴾ (٩).

واختلفوا في قوله: ﴿ وَإِذَا خَاطَبَهُمُ ٱلْجَدِهِلُونَ قَالُواْ سَلَنَكُ ﴾ [الفرقان: ٣٦]، فقال أكثر العلماء: لم تنسخ، وقال أقلُهم: نسخ منها في الكفار (١٠) قوله: ﴿ وَأَقَدُوهُمُ حَبَثُ وَجُدَثُمُوهُمْ ﴾ [النساء: ٨٩].

حدثنا شريح، قال: حدثنا هشيم، عن عباد(١١١)، عن الحسن

<sup>(</sup>۱) منصور بن زاذان، سبقت ترجمته.

 <sup>(</sup>٢) الحكم بن عتيبة الكندي، الكوفي، مولى عدي بن عدي الكندي، ثقة ثبت، تُوفِّي
 (١٣) ها. تقريب التهذيب لابن حجر ص١٧٥.

<sup>(</sup>٣) في المخطوط: (عن الحكم ومجاهد)، والصواب المثبت عن الحكم عن مجاهد من إسناد القاسم بن سلام والنحاس، الناسخ والمنسوخ لأبي عبيد ١٣٥؛ الناسخ والمنسوخ للنحاس ٣٩٨.

<sup>(</sup>٤) تفسير الطبري ١٠/ ٣٣١. (٥) ابن الجراح، سبقت ترجمته.

<sup>(</sup>٦) الثوري، سبقت ترجمته.

<sup>(</sup>٧) إسماعيل بن عبد الرحمٰن السدي سبقت ترجمته.

<sup>(</sup>۸) سبقت ترجمته في ص٤٧.

<sup>(</sup>٩) في المخطوط: أبما أنول الله إليك وهو خطأ. وهو مخرج عند الطبري والبيهقي. تفسير الطبري ١٩/ ٣٣١. ورواه البيهقي في سننه، كتاب الحدود، باب حدَّ الرجل أمّنه إذا زنت، ٨/ ٣٣٤ رقم الحديث ١٧١٢٦.

<sup>(</sup>١٠) الناسخ والمنسوخ لابن حزم ١/١٤.

<sup>(</sup>۱۱) عباد بن راشد التميمي مولاهم، البصري، البزار، صدوق له أوهام. تقريب التهذيب لابن حجر ص٢٩٠.

﴿وَمِيكُ ۚ ٱلرَّمْنَنِ ٱلَّذِيكَ يَنشُونَ عَلَ ٱلْأَرْضِ هَوْنَا وَلِهَا خَاطَبَهُمُ ٱلْجَدَهِلُونَ قَالُواْ سَلَمُنَا﴾ [الفرقان: 17] قال: «نسخ في براءة، وأمر بالقتال».

وأبى ذلك العلماء: إلى (١٠) أنه أثنى على المؤمنين بالحلم، ولم يرد بذلك قتال المشركين، وأنها ليست بمنسوخة.

والأُمَّة اليوم مجمعةٌ إلا الحسن يُدخل في الباب الذي أجمعوا؛ آخر الأمة غلطت فيه (٢).

وكـذلك قـولـه تـعـالـى: ﴿وَعَلَى الَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِدَيَةٌ طَمَامُ مِسْكِينٍ ﴾ [البقرة: ١٨٤]، فقال بعض العلماء: نزلت فيمن يطيق الصيام؛ فخيَّره الله جل ذكره إن شاء صام، وإن شاء أفطر، وأطعم مسكينًا ولم يصم، فنسخ الله ـ جل وعز ـ هذه الآية بقوله: ﴿فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ النَّهُمُ فَلَيْصُمُ مُنْ ﴾ [البقرة: ١٨٥]، وقرأ من قال ذلك بالتخفيف وهو أكثر العلماء فقرأ: ﴿وَعَلَى الَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِي خفيفة (٤).

حدثنا شريح، قال: حدثنا بكار بن عبد الله الربذي(٥) عن

<sup>(</sup>١) في المخطوط: ﴿إِلاَّ والمثبت ربما كان أوضح بتقدير ذهبوا إلى.

 <sup>(</sup>٢) هكذا في المخطوط والعبارة ملبسة، وهي في العمود الأيمن اللوح: ١٢١ سطر ٤،
والحاصل أن الحسن البصري كالله للهذا يقول بالنسخ خلاقًا للجمهور كما في الرواية.
 الناسخ والمنسوخ للنحاس ص٢٠٣؛ ونواسخ القرآن لابن الجوزي ص٧٢٥.

<sup>(</sup>٣) كتبت في المخطوط امساكين، بالجمع، وهكذا أثبتها على قراءة نافع وأبي جعفر وابن عامر، ويحتمل أن يكون المحاسي كللله يقرأ بقراءة أحد المدئين أو الشامي مع أنه من أهل العراق. النشر في القراءات العشر لابن الجزري ٢٢٦/٢.

<sup>(</sup>٤) وهي القراءة المتواترة، وقرئ شذوذًا: (يطوقونه) وقرئ: (يطيقونه). قال الطبري: ﴿وَعَلَ اَلَذِينَ يُطِيئُونَهُمُ وَنَدَيَّةٌ عَمَامُ مِسْكِينَّهِ فإن قراءة كافة المسلمين: ﴿وَعَلَ الَّذِينَ يُطِيئُونَهُ ﴾ وعلى ذلك خطوط مصاحفهم، وهي القراءة التي لا يجوز لأحد من أهل الإسلام خلافها، لنقل جميعهم تصويب ذلك قرنًا عن قرن. تفسير الطبري ٤١٨؛ والمحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها لابن جني ١١٨/١.

<sup>(</sup>٥) في المخطوط: «الزيدي».

موسى بن عبيدة، عن محمد بن كعب: ﴿﴿وَعَلَ اَلَٰذِينَ يُطِيقُونَهُ فِذَيَّةً طَمَامُ مِسْكِينِۗ﴾ فنسختها، ﴿وَفَمَن كَانَ مِنكُم مَرِيعِتًا أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ فَصِدَّةً مِنْ آيَامٍ أُخَرُّ﴾ (١) [البقرة: ١٨٤]».

وقالت فرقة: ليست بمنسوخة، إنما أنزلها الله في الشيخ الكبير والحامل والمرضع، ومن به العطش ممن يكون الصوم عليه شديدًا، فجعل الله أن يفطر ويطعم<sup>(۱)</sup> مسكينًا؛ إلا أنهم مجمعون على اختلافهم في الشيخ أن للشيخ أن يفطر ويطعم<sup>(۱)</sup>.

من ذلك قوله تعالى: ﴿ خُلِهِ ٱلْعَنْوَ وَأَمُّنَّ بِٱلْمُرْفِ ﴾ [الأعراف: ١٩٩].

حدثنا شريح، قال: حدثنا إسماعيل بن إبراهيم (٤)، عن ليث (٥)، عن مجاهد ﴿ عُنُو اَلْمُقُو ﴾ قال: «خذ عفو أخلاق الناس وعفو أمروهم» (١).

حدثنا أبو سفيان (۷)، عن معمر (۸)، عن هشام (۱۹ عن (۱۱) عروة في قوله: ﴿غُو اللَّهُو ﴾ قال: «خذ ما عفا لك من أخلاقهم (۱۱۱).

وكذلك قوله تعالى: ﴿ وَفِي آَمُوالِهِمْ حَقٌّ لِلسَّآلِلِ وَلِلْمُحُومِ ﴾ [الذاريات: ١٩]

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير ابن أبي حاتم ٣٠٨/١.

<sup>(</sup>٢) في المخطوط: «أو يطعم» ولا تستقيم العبارة إلا بحذف الألف (ويطعم».

<sup>(</sup>٣) هذا القول مروي عن ابن عباس وعكرمة وقتادة والربيع. تفسير الطبري ٣/ ٤٢٤.

<sup>(</sup>٤) ابن عُلَيَّة. سبقت ترجمته.

<sup>(</sup>٥) ليث بن أبي سليم، سبقت ترجمته. (٦) تفسير الطبري ٢/٤٣٧.

<sup>(</sup>٧) محمد بن حميد اليشكري، سبقت ترجمته.

<sup>(</sup>۸) معمر بن راشد، سبقت ترجمته.

<sup>(</sup>٩) هشام بن عروة بن الزبير، سبقت ترجمته.

 <sup>(</sup>١٠) في المخطوط: «هشام بن عروة» والتصحيح من تفسير ابن أبي حاتم وتفسير عبد الرزاق. تفسير عبد الرزاق الصنعاني ١١٠٣/٢ تفسير ابن أبي حاتم ١٦٣٨/٥.

<sup>(</sup>١١) المرجع السابق.

واختلفوا فيه؛ فقال أكثرهم: نسخ بالزكاة (١٠). وقال الكلبي: اكان هذا قبل أن يؤمر بالزكاة، ثم نسخت بالزكاة (١٠).

وكذلك قوله تعالى: ﴿ فَإِمَّا مَثَّا بَعَدُ وَإِمَّا فِلَاتِهِ [محمد: ٤] قال بعضهم: نسختها ﴿ فَإِمَّا تُتَقَفَّتُهُمْ فِي الْحَرّبِ فَشَرِّدُ بِهِم مَّنَ خَلْفَهُمْ ﴾ [الانفال: ٥٧] قاله قتادة (٣).

حدثنا سعيد (3)، حدثنا وكيم، عن سفيان (6)، عن جابر (7) قال: (3) على الأسير [171] أو يفادى (7).

حدثنا أبو سفيان، عن معمر، حدثني رجل من أهل الشام ممن كان يحرس عمر (<sup>(A)</sup> قال: (ما رأيت عمر قتل إلا أسيرًا واحدًا)(<sup>(P)</sup>.

<sup>(</sup>١) الناسخ والمنسوخ للنحاس ص٦٨٠؛ ونواسخ القرآن لابن الجوزي ص٥٨٩.

<sup>(</sup>٢) لم أجده.

 <sup>(</sup>٣) تفسير عبد الرزاق الصنعاني ٢٠٣/١، والناسخ والمنسوخ للنحاس ص٤٦١، ونواسخ القرآن لابن الجوزي ص٤٨٥.

 <sup>(</sup>٤) ربما كان سعيد بن يحيى بن سعيد الأموي أبا عثمان البغدادي ثقة تُوفِّي سنة
 (٢٩٣هـ)، أو يكون سعيد بن يحيى بن الأزهر بن نجيح الواسطي أبا عثمان ثقة تُوفِّي سنة (٣٤٣هـ) أو (٤٢٤هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص٢٤٣.

<sup>(</sup>٥) هو: الثوري، سبقت ترجمته.

 <sup>(</sup>٦) جابر بن يزيد بن الحارث بن عبد يغوث بن كعب الجعفي، أبو عبد الله، ويقال أبو يزيد، ويقال أبو محمد الكوفي، ضعيف رافضي، تُوفِّي (١٣٨هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص١٣٧٠.

 <sup>(</sup>٧) قال أبو بكر بن أبي شببة: حدثنا وكيع، عن سفيان، عن جابر، عن الشعبي، في الأسير يمن عليه أو يفادى به عمروي عن عطاء والحسن البصري. رواه في مصنفه، كتاب السير، باب في الفداء ومن رآه وفعله، ٤٩٦/٦، رقم الحديث ٣٣٢٥٠.

 <sup>(</sup>٨) عمر بن عبد العزيز بن مروان بن الحكم بن أبي العاص بن أمية بن عبد شمس الأمري القرشي، الخليفة الراشد،، تُوفِّي سنة (١٠١هـ). سير أعلام النبلاء للذهبي ١١٤/٥

<sup>(</sup>٩) في المخطوط: «إلا يسيرًا» والصواب «إلا أسيرًا». مصنف عبد الرزاق، كتاب =

حدثنا مبشر الحلبي (۱) عن أبي بكر بن عبد الله بن أبي مريم (۱) قال: «أتي (۱) عمر بن عبد العزيز برجل من أهل فارس، فبينما هو يحاوره إذ قال الأسير: أما والله لرب رجل من المسلمين قد قتلته، قال: فأمر به فَضُرِبَت عنقه، وقال: لا أستبقيه على ما قال (۱).

حدثنا مبشر، عن صفوان بن عمرو $^{(\circ)}$ ، عن الأزهر بن مالك عبد الله المختمى $^{(7)}$ : ﴿أَن الْأُسِر كَانَ معه فلم يقتله».

أبو سفيان (٧) عن معمر، عن الحسن قال: (لا يقتل الأسير إلا في الحرب)(٨).

<sup>=</sup> الجهاد، باب قتل أهل الشرك صبرًا أو فداء الأسراء، ٢٠٥/٥، رقم الحديث ٩٣٩٢.

<sup>(</sup>١) مبشر بن إسماعيل الحلبي، سبقت ترجمته.

 <sup>(</sup>٢) أبو بكر بن عبد الله بن أبي مريم الغساني الشامي، ضعيف، تُوفِّي سنة (١٥٦هـ).
 تقريب التهذيب لابن حجر ٢٣/١٢.

<sup>(</sup>٣) في المخطوط: «أوتي».

<sup>(</sup>٤) رواه سعيد بن منصور في سننه، كتاب الجهاد، باب قتل الأسارى والنهي عن المثلة ٢/٣٢٧، رقم الحديث ٢٢٦٥.

 <sup>(</sup>٥) صفوان بن عمرو بن هرم السكسكي أبو عمرو الحمصي، ثقة، تُوفِّي سنة (١٥٥هـ)
 وقيل بعدها. تقريب التهذيب لابن حجر ص٢٧٧.

<sup>(</sup>٦) الصحيح أنه أزهر بن عبد الله بن جميح الحرازي الحمصي. اختلف في اسم أبيه قبل عبد الله وقبل: سعيد، ولم أجد من سمى أباه مالكا ولا النسبة للخثعمي، قال البخاري: أزهر بن يزيد، وأزهر بن سعيد، وأزهر بن عبد الله، الثلاثة واحد، نسبوه مرة مرادي، ومرة حمصي، ومرة هوزني، ومرة حرازي. صدوق، روى عن تميم الداري وعبد الله بن بسر والنعمان بن بشير وغيرهم، وروى عنه صفوان بن عمرو وعمرو بن جعشم والخليل بن مرة. تقريب التهذيب لابن حجر ص٩٨.

<sup>(</sup>٧) محمد بن حميد اليشكري، سبقت ترجمته.

 <sup>(</sup>A) قال عبد الرزاق: عن معمر، عمن سمع الحسن يقول: (لا يقتل الأسارى إلا في الحرب، نهيب بهم، كتاب الجهاد، باب قتل أهل الشرك صبرًا وفداء الأسرى ٥/ ٢٠٥، رقم الحديث ٩٣٩٣.

أبو سفيان، عن معمر، عن قتادة ﴿ فَإِنَّا مَثَّا بَعْلَهُ ﴿ الْحَدَدِ ٤] قال: «نسختها ﴿ وَإِنَّا لِنَقَافَتُهُمْ فِي ٱلْحَرَّبِ فَشَرِّدُ بِهِم مَّنَ خَلَقَهُمْ ﴾ (١) [الانفال: ٥٠]».

وكره قتله الحسن وعطاء وغيره قال: «إن شاء الإمام مَنَّ وإن شاء فادى) $^{(Y)}$ .

وقال ابن عباس: «هو مخير، إن شاء قتل، وإن شاء فدى، وإن شاء مَنَّ، (۳). وكذلك القول؛ لأن النبي ﷺ قد قتل ومَنَّ وفادى.

وكذلك قوله تعالى: ﴿وَلَا شُحَٰدِلُواْ أَهْلَ ٱلْكِتَبِ إِلَّا بِٱلَّهِ هِيَ أَحْسَنُ﴾ [العنكبوت: ٤٦].

حدثنا شريح، قال: حدثنا أبو سفيان، عن معمر، عن قتادة ﴿وَلَا بُمُكِرِلُوا أَهْلَ الْكِتَبِ إِلَّا بِالَّتِي هِى آَحْسَنُ﴾ قال: «نسختها ﴿فَاقْنُلُوا النَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّاللَّاللَّا اللَّهُ اللَّالَالْمُلْلَا اللَّالَةُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّلْمُ الل

حدثنا يحيى بن بكير<sup>(۱)</sup>، عن سالم<sup>(۷)</sup>، **عن سعيد<sup>(A)</sup> أو مجاهد**﴿ وَلَا تُبَكِرُلُوا أَهْلَ الْكِتَبِ إِلَا بِالَّتِي هِىَ أَحْسَنُ إِلَّا الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمُّ الْمُعَلِّ مِنْهُمُّ الْمُعَلِّ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّ الْمُعَلِّمُ اللّهُ الْمُعْلِمُ اللّهُ الْمُعَلِّمُ اللّهُ الْمُعَلِّمُ اللّهُ الْمُعَلِّمُ اللّهُ الْمُعَلِّمُ اللّهُ الْمُعْلِمُ اللّهُ اللّهُ الْمُعَلِّمُ اللّهُ اللّ

<sup>(</sup>١) تفسير عبد الرزاق الصنعاني ٢٠٣/٣.

<sup>(</sup>Y) الدر المنثور للسيوطي ٣/ ٦٩.

 <sup>(</sup>٣) مروي عن مجاهد وعن ابن عباس، تفسير القرآن للسمعاني ١٦٨/٥.

<sup>(</sup>٤) في المخطوط: «اقتلوا».

<sup>(</sup>٥) تفسير ابن أبي حاتم ٣٠٦٨/٩.

<sup>(</sup>٦) يحيى بن أبي بكير، سبقت ترجمته.

 <sup>(</sup>٧) سالم بن عجلان الأفطس القرشي الأموي مولاهم أبو محمد الجزري الحراني،
 ثقة رمي بالإرجاء، تُوفِّي سنة (١٣٦هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص٢٢٧.

<sup>(</sup>۸) ابن جبیر، سبقت ترجمته.

<sup>(</sup>٩) رواه علي بن الجعد في مسنده من رواية سعيد بن جبير ٢/ ٣٢٢، رقم الحديث ٢٢٠٣.



الناسخ والمنسوخ الذي أجمعت عليه الأُمَّة أنه ناسخ فمنسوخ لا يختلفون في ذلك، وهو مثبت الكتاب ذلك ما نسخ بينٌ حكمه (۱) كقوله ﷺ ( ( وَاَعْرِضَ عَنِ الْجَهِلِينَ الاعراف: ١٩٩]، ﴿ وَاَصْفَحَ الصَّفَحَ الصَّفَحَ الصَّفَحَ الصَّفَحَ الصَّفَحَ الصَّفَحَ الصَّفَعَ الصَّفَحَ الصَّفَحَ الصَّفَعَ عَبُمُ وَقُلْ سَلَمُ اللهِ اللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَال

ومن ذلك قوله: ﴿ لَا يَنْهَاكُمُ ٱللَّهُ عَنِ ٱلَّذِينَ لَمْ يُقَائِلُوكُمْ فِ ٱللِّينِ﴾ (٦)

<sup>(</sup>١) يعني: أنه نسخ وهو بينٌ وظاهر حكمه. (٢) في المخطوط: «اصفح».

 <sup>(</sup>٣) في المخطوط: (هزوًا ولعبًا).
 (٤) في المخطوط: (وما).
 (٥) من المخطوط: (وما).

 <sup>(</sup>٥) عَن ابن عباس، أنه قرآ: ﴿ أَنْهَ لِلَّذِينَ يُقْتَنْهِنَ عِلْمَهُمْ طُلِمُولُهُ قال: (وهي أول آية نزلت في القتال، قال النحاس: (فكانت هذه ناسخة للمنع من القتال، الناسخ والمنسوخ للنحاس ص٠٧٥.

<sup>(</sup>٦) اختلف العلماء في هذه الآية هل هي منسوخة أو هي مخصوصة أو هي محكمة؟ فالأول قول قتادة، والثاني لمجاهد، والثالث قول الأكثرين، لأن ظاهر الآية يدل على العموم، كما أن بر المؤمن من بينه وبينه نسب أو قرابة من أهل الحرب غير منهي عنه ولا محرم، وقد روى عبد الله بن الزبير، عن أبيه، قال: ققدمت قتيلة =

الىمىنىخىنە: ١٨، وقولە: ﴿فَإِنِ اَعَتَرَلُوكُمْ فَلَمْ يُقَلِلُوكُمْ وَأَلْقُواْ إِلَيْكُمْ السَّلَمَ فَا جَمَلَ اللَّهُ لَكُمْ عَلَيْهِمْ سَكِيلَا﴾ [النساء: ٩٠] نسخ ذلك قوله تعالى: ﴿فَاقْتُلُوا الْلُشَرِكِينَ حَيْثُ وَتَهِلُّهُوهُمْ ۖ (النوبة: ١٥.

وأما قوله: ﴿ وَلَا أَمْتِيلُومُمْ عِندَ ٱلْمَسْبِدِ ٱلْمُرَارِ حَقَى يُمْتِرُاوُمُمْ فِيهِ ﴾ [البقرة: ١٩١]، فإن الله على نسخها ساعة من نهار لنبيه ﷺ ثم عاد تحريمها كما كان، فلا يحل قتالها أبدًا إلا أن يبتدئ المشركون فيها بالقتال، فيحل القتال للمسلمين إذا بدؤوهم لقوله: ﴿ وَلَا لَمُتَلِّوُمُمْ عِندَ ٱلْسَبِهِ ٱلْمُرَارِ حَقَى يُعْتَرِلُومُ فِيهً الآية (٢٠)، فنسخها الله لنبيه ساعة من نهار بقوله: ﴿ فَقَنِلُومُ أَوْلَكُ مُرَقًا لَهُ الْبَدَنَ لَهُمْ لاَ أَيْمَنَ لَهُمْ اللهِ النبيه ساعة من نهار قوله: ﴿ وَلَمُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ قوله: ﴿ وَيَشْفِ قَلِهُ : ﴿ وَلَمُ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ قوله اللهِ وَلِينَ عَلَى اللهِ اللهِ عليه على المحره، حلاء وبين أهل مكة وبين رسول الله ﷺ صلح (٤)، فأرسلت قريش من أهل مكة إلى بني بكر فطال وكان (٥٠) ذلك نكنًا لعهدهم، فأذن لنبيه أن يأتيهم في الحرم، ويبدؤوهم وكان (٥٠) ذلك نكنًا لعهدهم، فأذن لنبيه أن يأتيهم في الحرم، ويبدؤوهم

ابنة العزى بن أسعد على ابنتها أسماء ابنة أبي بكر بهدايا: سمن وتمر وقرظ، فأبت أن تقبلها ولم تدخلها منزلها، فسألت لها عائشة عن ذلك فنزلت: ﴿لا يَهْكُرُ اللهِ عَنْ مَنْكُرُ مَن يُمْكُمُ أَن مَرْفُكُ ﴾ [المسمتحنة: ٨]» وتفسير الآية إذا جاء عن صحابي لم يسع أحدًا مخالفته ولا سيما إذا كان مع قوله توقيف بسبب نزول الآية. الناسخ والمنسوخ للنحاس ص١١٧.

<sup>(</sup>١) في المخطوط: «اقتلوا». الناسخ والمنسوخ للنحاس ص٠٤٠.

<sup>(</sup>٢) الناسخ والمنسوخ للنحاس ص١١٠؛ ونواسخ القرآن لابن الجوزي ص٢٥١.

<sup>(</sup>٣) في المخطوط: «فقالت» والصواب المثبت.

 <sup>(</sup>٤) في المخطوط: (صالحا) والصواب المثبت.

 <sup>(</sup>٥) في المخطوط: «وما كان» وهو خطأ، والصواب «وكان» والعبارة ملبسة، والمقصود: أن قريشًا أرسلت من أهل مكة من يقاتل مع بني بكر وأمدتهم بالسلاح، وكان هذا الفعل منهم نكتًا لعهدهم مع رسول ال 議.

بالقتال، فسار إليهم النبي ﷺ فقاتلهم في الحرم، فلما فتح لنبيه ﷺ مكة وفرغ من قتالهم قال: (لا قِتَالَ بَيْنَ أَحَدٍ)(١) فنقول هذا: أحلها لرسول الله ﷺ وإنما أحلها ساعة من نهار، ثم عادت كما كانت لا يحل فيها قتال، ولا يُخْتَلى خلاها، ولا يُغْفَر صيدها، ولا يُغْضَد شجرها(١).

وقد روي عن قتادة (٣) أنه نسخ قوله: ﴿وَلَا لَقُسِلُومُمْ عِندَ الْمَسَعِدِ لَمُسَرِّدِ وَقَدَ رَوِي عن قتادة (٣) أنه نسخ قوله: ﴿وَأَقْنُلُوا الْمَشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَلْتُمُومُ (٤) [التوبة: ٥] فليس كما قال؛ ما زال أصحاب محمد ﷺ والتابعون إلى عصرنا مجمعون (٥) أن النبي ﷺ أخبر أنه قد عادت حرمتها.

حدثنا أبو إسحاق (١)، عن عثمان بن عطاء (١)، عن أبيه (٨)، عن البين صباس قبال: (قبال الله عَلى: ﴿ وَإِن تَوَلَّوا فَخُذُوهُمْ وَاقْتُلُوهُمْ حَيْثُ وَبَدُنُوهُمْ مَا فَاقْتُلُوهُمْ حَيْثُ وَبَرَدُوهُمْ اللهُ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللَّذِينَ يَعِبُونَ إِلَى قَوْمٍ وَبَدُنُ اللهِ اللَّذِينَ يَعِبُونَ إِلَى قَوْمٍ اللهِ اللَّذِينَ يَعِبُونَ إِلَى قَوْمٍ اللهِ اللَّذِينَ اللهُ اللَّذِينَ اللهُ اللَّذِينَ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللَّذِينَ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللللللللللللل

<sup>(</sup>١) الروض الأنف للسهيلي ٧/ ٥٠.

<sup>(</sup>٢) في الصحيحين من رواية ابن عباس في عن النبي في قال: (حَرَّمَ اللهُ مَكَةً فَلَمْ تَحِلُ لِلْحَدِ مَبْدِي، وَلَا لِأَحَدِ بَصْدِي، أُجِلَّتْ لِي سَامَةً مِنْ نَهَادٍ، لَا يُحْتَلِى خَلَامًا وَلاَ يُمْتَلَمُ مَبْدُهُما، وَلاَ تُلْتَقَطُ لَقَطَتُها إِلَّا لِمُمْرَّفٍ)، والخلا: النبات الرطب الرقيق، واخْتَلاق، قطعه. ومقر الصيد: قتله، وحفد الشجر: قطعه. رواه البخاري في كتاب الجنائز، باب الإذخر والحشيش في الأرض، ٢/ ٩٢ رقم الحديث ١٩٤٩؛ ورواه مسلم في كتاب الحج، باب تحريم مكة وصيدها وخلاها وشجرها ولقطتها إلا لمنشد على الدوام، ٢٩٨/ رقم الحديث ١٣٥٥؛ والنهاية وشجرها ولقطتها إلا لمنشد على الدوام، ٢٩٨/ رقم الحديث ١٣٥٥؛ والنهاية لابن الأثير مادة: (عضد) ٢٥/ ٥٨ ومادة: (عضد) ٢٥/ ١٠٥.

<sup>(</sup>٣) الناسخ والمنسوخ لقتادة ص٣٣؛ ونواسخ القرآن لابن الجوزي ص٧٢.

 <sup>(</sup>٤) في المخطوط: (اقتلوا).

<sup>(</sup>٥) هكذا في المخطوط، والصواب: مجمعين.

 <sup>(</sup>٦) إبراهيم بن محمد الفزاري، سبقت ترجمته في ص١٨٥.
 (٧) عثمان بن عطاء بن أبي مسلم الخراساني أبو مسعود المقدسي، ضعيف، تُوفِّي سنة (١٩٥٥هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص١٣٨٥.

 <sup>(</sup>A) عطاء بن أبي مسلم الخراساني، صدوق يهم كثيرًا ويرسل ويدلس، تُوفِّي سنة
 (٥٣) . تقريب التهذيب لابن حجر ص١٣٧.

يَنْكُمُ وَيَنْهُمُ ﴾ [النساء: ٨٩ - ١٠] [١٣١] إلى قوله: ﴿ لَمُلَطَّنَا مُبِينَا﴾ [النساء: ١٩] قال: وقال: ﴿ لَا يَنْهَنَكُ الله عَنِ اللَّذِينَ لَمُ يُقْتِلُوكُمُ فِي اللِّينِ ﴾ [الممتحنة: ١٠]، ثم نسخ هؤلاء الآيات فأنزل: ﴿ بَرَآهَةٌ مِنَ اللَّهِ وَرَسُولِيهِ ﴾ [التوبة: ١] إلى قوله: ﴿ وَتُفْصِّلُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ : ١١].

وأنزل: ﴿وَقَنْبِلُوا ٱلْمُشْرِكِينَ كَافَقَهُ إلى قبوله: ﴿الْمُتَوِينَ﴾ (١) والنوبة: ٣٦] ﴿ الْمُثَوِينَ ﴾ (١) والتوبة: ٣٦] ﴿ وَإِنْ جَنَعُوا السَّلِمِ فَاجَتَعْ لَمَا ﴾ [الانفال: ٢١]، ثم نسخ هذه بقوله: ﴿ فَنَيْلُوا الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَا بِالْيُورِ الْآخِرِ وَلَا يُحْرِمُونَ مَا حَرَمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ ﴾ (التوبة: ٢٩].

وأما قوله: ﴿وَيَسْتُلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ﴾ [البقرة: ٢١٩]؛ حدثنا شريح، قال: حدثنا أبو معاوية (٣)، قال: حدثنا ابن أبي ليلى (٤)، عن الحكم (٥)، عن مقسم (١) عن ابن عباس في قوله: ﴿وَيَسْتُلُونَكَ مَاذَا يَعْمُونَ قُلِ ٱلْمَمْوَ ﴾ [البقرة: ٢١٩] قال: «العفو: الفضل عن العيال، ثم نسخ ذلك بالزكاة» (٧).

وكذلك قوله تعالى: ﴿وَٱلْذَانِ يَأْتِينَنِهَا مِنكُمْ فَعَاذُوهُمَّا فَإِن

(٥) ابن عتيبة، سبقت ترجمته.

<sup>(</sup>١) الناسخ والمنسوخ لأبي عبيد ص١٩٧؛ والناسخ والمنسوخ للنحاس ص٣٤٠.

 <sup>(</sup>۲) الناسخ والمنسوخ لقتادة ص٤٤؟ والناسخ والمنسوخ للنحاس ص١٩٤؛ ونواسخ القرآن لابن الجوزي ص٤٥٠.

 <sup>(</sup>٣) في المخطوط: «معاوية»، والصواب المثبت وهو: وهو محمد بن خازم الضرير، سبقت ترجمته.

<sup>(</sup>٤) محمد بن عبد الرحمٰن بن أبي ليلي، سبقت ترجمته.

 <sup>(</sup>٦) مقسم بن بجرة، أبو القاسم، صدوق وكان يرسل، تُوقِّي سنة (١٠١هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص٥٤٥.

<sup>(</sup>٧) الناسخ والمنسوخ للنحاس ص١٨٩.

تَابَا وَأَصْلَحَا فَأَقْرِضُوا عَنْهُمَا ﴾ [الـنساه: ٢١]، وقـوله: ﴿ فَأَمْسِكُوهُ ﴾ فَ الْبَيُوتِ حَقَى يَوَفَقَهِمَ اللهُ هَنَ سَبِيلَا ﴾ [النساه: ٢٥] فأنزل الله: ﴿ النَّبِيهُ فَي النساه: ٢٥] فأنزل الله على ﴿ النَّائِيةُ وَالنَّائِيةُ وَالنَّائِيةُ وَالنَّائِيةُ وَالنَّائِيةُ وَالنَّائِيةُ اللّهُ عَلَيْهُ وَالنَّبِينِ بما بيّن النبي ﷺ المبكرين (١) من الأذى والحبس والجلد، والثيبين بما بيّن النبي ﷺ عن الله ﷺ أَنَّ سَبِيلًا ﴾ [النساه: ٢٥] فأمرهم بانتظار السبيل، فقال النبي ﷺ: (خُلُوا عَنِّي، قَدْ جَعَلَ اللهُ لَهُنَّ سَبِيلًا: البِكُرُ بِالبِكْرِ جَلْدُ يَعْمَلُ اللهُ لَهُنَّ سَبِيلًا: البِكُرُ بِالبِكْرِ جَلْدُ مِثْهُ وَرَجْمٌ بِالحِجَارَةِ) (٣).

وقال عمر ﷺ: "كنا نقرأ فيما أنزل الله: (الشَّيْخُ وَالشَّيْخَةُ إِذَا زَنَيَا فَارْجُمُوهُمَا البَّنَّة) فنسخ حد البكرين بالجلد، ونسخ الثيبين بما كان نزل في القرآن من الرجم، ثم رفع رسمه من الكتاب ويقي وجويه"<sup>(1)</sup>.

وقوله: ﴿وَمَاۤ أَدَّرِى مَا يُفْعَلُ بِى وَلَا بِكُمِّ ۖ (٥) [الأحقاف: ٩].

حدثنا شريح، قال: حدثنا أبو سفيان، عن معمر قال: «قد تبين؛ قد غفر الله له ما تقدم من ذنبه وما تأخر»(١).

وأبى أكثر العلماء، وقالوا: إنما أراد ﴿مَا يُفَعَلُ بِي﴾: ما أدري ما أومر به أنا وأنتم.

<sup>(</sup>١) البكرين: الجارية والفتي.

<sup>(</sup>۲) الناسخ والمنسوخ لأبي عبيد ص١٣٢؛ والناسخ والمنسوخ للنحاس ص٣٠٨.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الحدود، باب حد الزنى، ١٣١٦/، رقم الحديث ١٦٩٠.

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الحدود، باب رجم الثيب في الزنى، ٣/١٣١٧، رقم الحديث ١٦٩١.

<sup>(</sup>٥) في المخطوط: (ما أدري).

<sup>(</sup>٦) مروى عن معمر عن قتادة. تفسير عبد الرزاق الصنعاني ٣/ ١٩٥.

فَهَمُّ القُّتِرَانِ وَمَعَانِيْهِ

777

حدثنا شريح، قال: حدثنا سفيان (۱)، عن معمر، عن قتادة قال: «نزلت على النبي ﷺ: ﴿لِيَقِرَ لَكَ اللهُ مَا تَقَدَّمُ مِن دَنْلِكَ وَمَا تَأَخَّرُ اللهَ عَلَى اللهُ مَا تَقَدَّمُ مِن دَنْلِكَ وَمَا تَأَخَّرُ اللهَ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى ا

وقال بعضهم: إنما عنى بذلك: ما أدري أن يحدث من أمر أو حكم فيَّ وفيكم، والعلماء على أنها منسوخة.

ونسخ قوله: ﴿ يَتَثَلَّوْنَكَ عَنِ الْخَثْرِ وَالْمَيْسِرِ قُلْ فِيهِمَا إِنَّمُ كَيِرُ ﴾ (٣) [البقرة: ٢١٩]، وقوله: ﴿ لاَ تَقَرَبُوا الصَّلَوَةُ وَاتَشْرُ سُكَرَىٰ حَتَى تَمْلَمُوا مَا نَقُولُونَ ﴾ [النساء: ٤٣] بقوله عز من قائل: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ الشِّيطُنُ أَنْ يُوقِعَ يَيْنَكُمُ الْمَدُونَ وَالنساء: ٤٩].

وكذلك قوله: ﴿ وَمِينَةً لِأَزْوَبِهِم مَّتَمًا إِلَى الْحَوْلِ ﴾ [البقرة: ٢٤٠] نسخ الله ذلك بقوله: ﴿ وَلَهُ ﴾ الرُّبُهُ مِمَّا تَرَكُثُمُ ﴾ [النساء: ١٦] فقسم الله لهن الميراث، ونسخ الوصية لهن (٥٠).

وقال بعض العلماء (٢٠): نسخه الله بقول النبي ﷺ: (لَا وَصِيَّةَ لِوَارِثٍ) (٧٠). ونسخ ما كان عليها من العدة إلى الحول بقوله: ﴿يَرَّشُنَ

<sup>(</sup>١) ابن عيينة، سبقت ترجمته.

<sup>(</sup>٢) مروي عن قتادة عن أنس ﷺ. تفسير الطبري ٢٠٠/٢٢.

 <sup>(</sup>٣) في المخطوط: (ويسألونك).

<sup>(</sup>٤) الناسخ والمنسوخ للنحاس ص١٤٧.

 <sup>(</sup>٥) الناسخ والمنسوخ للنحاس ص٢٤٠.
 (٦) هذا قول أبي حنيفة ومالك ورواية عن أحمد، وعندهم يجوز أن ينسخ القرآن بالسُّنَة.
 الناسخ والمنسوخ للنحاس ص٨٨، ونواسخ القرآن لابن الجوزي ص١٣٩.

 <sup>(</sup>٧) رواه أبو داود في سننه، كتاب الوصايا، باب ما جاء في الوصية للوارث، ١٢٧/٢،
 رقم الحديث ٢٨٧٠؛ والترمذي في سننه، أبواب الوصايا، باب لا وصية، =

البَابُ الثَّالِثَ عَيْثَرَ

بِأَنْفُسِهِنَّ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَعَشْرًاً ﴾ (١) [البقرة: ٢٣٤].

وقال بعضهم: لم يوجب الله الله عليها العدة في الحول، إنما كان أباح لها الوصية إذا كانت من الزوج أن تسكن إلى الحول، فنسخها بالميراث(٢).

وكذلك قول عز من قائل: ﴿يَكَأَيُّمَا ٱلنَّرَٰقِلُ ۞ قُرِ ٱلَّيَلَ إِلَّا قِلِيلَا﴾ [المزمل: ١-٢]، فقام النبي ﷺ وأصحابه حولًا كاملًا حتى تورَّمت أقدامهم فنسخها الله جل ثناؤه بقوله: ﴿قَاتَمُواْ مَا تَيْتَرَ مِنْهُ﴾ (٣ [المزمل: ٢٠].

وكذلك قسولسه الله: ﴿إِذَا نَنَبَيْتُمُ الرَّسُولُ فَقَيْمُواْ بَيْنَ يَنَى جَنُودَكُوْ صَدَقَةً ﴾ [المجادلة: ١٢] فنسخها بقوله: ﴿فَإِذْ لَرَ تَقَعَلُواْ وَتَابَ اللهُ عَلَيْكُمْ﴾ (٤) [المحادلة: ٢٦].

وكذلك قوله: ﴿إِن تَرَكَ خَيِّرًا ٱلْوَصِيَّةُ لِلْوَالِلَائِنِ وَٱلْأَقْرِينَ﴾ [البقرة: ١٨٠] نسخها الله فاختلفوا؛ فمنهم من قال: بآيات المواريث<sup>(٥)</sup>، ومنهم من قال: بقول النبى ﷺ: (لا وَصِيَّة لِوَارِثُ<sup>(٢)</sup>.

<sup>= 2/</sup>٣٣٤، رقم الحديث ٢١٢٠؛ والنسائي في سننه، كتاب الوصايا، باب إيطال الوصية لوارث ٢/٢٤٧ رقم الحديث ٣٦٤١؛ وابن ماجه في سننه، كتاب الوصيا، باب لا وصية لوارث، ٢/ ٩٠٥، رقم الحديث ٢٧١٣؛ وصححه الأباني في إرواء الغليل ٢/٢٨.

<sup>(</sup>١) الناسخ والمنسوخ لأبي عبيد ص١٢٩؛ والناسخ والمنسوخ للنحاس ص٢٣٩.

<sup>(</sup>۲) تفسير القرطبي ٣/ ٢٢٧.

 <sup>(</sup>٣) الناسخ والمنسوخ لقتادة ص٥٠، والناسخ والمنسوخ للنحاس ص٧٥١، ونواسخ القرآن لابن الجوزي ص١١٤.

<sup>(</sup>٤) الناسخ والمنسوخ لأبي عبيد ص٢٥٨؛ والناسخ والمنسوخ للنحاس ص٤٧٠٠ ونواسخ القرآن لابن الجوزي ص٥٩٦.

 <sup>(</sup>٥) مروي عن عكرمة وابن عباس ومجاهد والحسن، الناسخ والمنسوخ لأبي عبيد ص٢٣٠.

<sup>(</sup>٦) سبق تخريجه في ص٢٢٦. الناسخ والمنسوخ لقتادة ص٣٥؛ والناسخ والمنسوخ =

وقال بعض من يتفقه: لم تجب قط فنسخ، إنما عنى الله جل ذكره بقوله: ﴿لِلْوَلِلْكِنْ وَٱلْأُوْلِيَنْ ﴿ البقرة: ١٨٠] العبيد والكفار من الإخوان(١٠٠ [١٢٤] الذين لا يرثون، فالوصية لهم جائزة على حالها، لم تنسخ، ولم يقل هذا القول أحد ممن مضى.

وقال بعض التابعين: نسخ منها كل من يرث، وبقي منها القرابة الذين لا يرثون، فالوصية لهم واجبة، إلا أنهم مجمعون أن الوصية لا تجوز إلا للأقربين الذين لا يرثون، ولا تجوز لمن يرث (٢٠).

وكذلك الخمر نسخ قوله فيها: ﴿إِنَّمُّ كَبِيَّرُ البقرة: ٢١٩] ولم يحرمها، ونسخ من قوله: ﴿لاَ تَقَرَبُوا الفَسَكَلَوْةَ وَٱشْدَ سُكَرَىٰ﴾ [النساء: ٣٤] فنسخ ذلك بقوله: ﴿فَأَجْيَنُوهُ لَمَلَكُمْ تَوْلِحُونَ﴾ [البائدة: ٩٠].

وكذلك قوله: ﴿ وَهُولَ وَحَهَكَ شَكَرَ ٱلْمُسْجِدِ ٱلْحَرَامِ ﴾ [البقرة: ١٤٤] نسخ الله بها صلاته إلى بيت المقدس (٤).

وكذلك قوله: ﴿إِن يَكُن مِّنكُمْ عِثْمُونَ مَسَامُونَ يَقْلِبُواْ مِائْتَيْنَ﴾ إلى قوله: ﴿لاَ يَفْتُهُونَ﴾ [الانفال: ٢٥]، فكتب عليهم بهذه الآية، ألا يفر واحد من عشرة ولا قوم من عشرة أمثالهم؛ ووعد النصر أن ينصر

لأبي عبيد ص٢٣٠؛ والناسخ والمنسوخ للنحاس ص٧٥١؛ ونواسخ القرآن لابن الجوزي ص٨٤٠.

 <sup>(</sup>١) قال القرطبي: قيل: هي محكمة، ظاهرها العموم ومعناها الخصوص في الوالدين
 اللذين لا يرثان كالكافرين والعبدين، وفي القرابة غير الورثة. قاله الضحاك وطاوس والحسن. تفسير القرطبي ٢/ ٢٦٤؛ وتفسير الطبري ٣/ ٣٨٤.

<sup>(</sup>۲) فضائل القرآن لأبي عبيد ص٢٣١؛ وتفسير الطبري ٣/ ٣٨٨.

 <sup>(</sup>٣) الناسخ والمنسوخ لقتادة ص٣٥؛ والناسخ والمنسوخ لأبي عبيد ص٢٤٨؛ والناسخ والمنسوخ للنحاس ص٢٤١؛ ونواسخ القرآن لابن الجوزي ص٧٧٧.

 <sup>(</sup>٤) الناسخ والمنسوخ لقتادة ص٣٣؛ والناسخ والمنسوخ لأبي عبيد ص١٩؛ ونواسخ القرآن لابن الجوزى ص٢٠٢.

الواحد على العشرة، والقوم على عشرة أمثالهم إن صبروا، فجبنوا عن ذلك وضعفوا عنه؛ فنسخ الله ظلى ذلك، وخفف عنهم، ورفع عنهم من ضمانه لنصرهم على قدر ما خفف عليهم في الآية الناسخة في الآية من القتال، فأنزل الله: ﴿ اَلْنَنَ خَفَّفَ اللّهُ عَنكُمٌ وَعَلِمَ أَكَ فِيكُمُ مَعَلَى إلى قوله: ﴿ إِلَيْنِ اللّهِ إِلانِفال: ٢٦]، فوجب عليهم ألا يفر الرجل من الرجلين، ولا القوم من مثليهم، ووُعِدوا أن ينصر الواحد على الله الثنين، والقوم على مثليهم، إذا صبروا (١٠).

ونسخ قوله: ﴿وَإِن جَنَّمُوا لِلسَّلَيمِ فَاجَنَّتُ لَمَا﴾ [الأنفال: ٢٦] بقوله عز من قائل: ﴿فَنَنِلُوا ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ إِلَّهِ وَلَا بِٱلْكِوْرِ ٱلْآخِرِ﴾ إلى قوله: ﴿مَنْهُونِكُ (٢٠) [التوبة: ٢٩].

ونسخ قوله: ﴿وَلَا نَنكِمُوا اللَّهُ رِكْتِ حَتَى يُؤْمِنُ ﴾ [البقرة: ٢٢١] بقوله: ﴿وَلَا لَلْهِنَ أُوقُوا الْكِتَبَ مِن قَبَلِكُمْ ﴾ [المائدة: ٥]، فلم تزل الأُمّة مجمعة أن نكاح نساء أهل الكتاب حلال، إلا ابن عمر فإنه كرهه، وكرهه عمر وغيره بغير التحريم، خوفًا أن تكون الدُّمِّيَّة ليست بعفيفة (٣).

الناسخ والمنسوخ لأبي عبيد ص١٩٣؛ والناسخ والمنسوخ للنحاس ص٤٧٠؛ ونواسخ القرآن لابن الجوزي ص٤٥٢.

 <sup>(</sup>۲) الناسخ والمنسوخ لقتادة ص٤٤؛ والناسخ والمنسوخ لأبي عبيد ص١٩٤؛ والناسخ والمنسوخ للنحاس ص٤٤٨؛ ونواسخ القرآن لابن الجوزي ص٤٥٠.

<sup>(</sup>٣) قال النحاس: «عن حماد، قال: سألت سعيد بن جبير عن قول الله \_ جل وعز \_: ﴿ وَلَا نَدَيِكُمُ الْنَشْرِكُتِ عَنَّ يُؤْمِنُ ﴾ قال: «هم أهمل الأوشان». قال أبو جمعفر \_ النحاس \_: وهذا أحد قولي الشافعي كَنْلَفُهُ أَن تكون الآية عامة يراد بها الخاص فتكون المشركات هاهنا أهل الأوثان والمجوس، فأما من قال: إنها ناسخة للتي في المائدة وزعم أنه لا يجوز نكاح نساء أهل الكتاب، فقوله خارج عن قول الجماعة الذين تقوم بهم الحجة؛ لأنه قد قال بتحليل نكاح نساء أهل الكتاب من =

وكذلك قوله: ﴿ فَيَسِيحُوا فِي ٱلأَرْضِ ﴾ [التربة: ٢] نسخه بقوله: ﴿ مَا لَلْمُشْرِكِينَ أَن يَعْمُرُوا مَسْجِد اللّهِ ﴾ [السوية: ١٧]، وكذلك قوله: ﴿ فَيَسِيحُوا فِي ٱلأَرْضِ ﴾ فأجَّلهم أربعة أشهر يسيحون (٢) في الأرض بقية عهدهم، وآذنهم بالحرب بعد انقضاء الأربعة أشهر.

وقال ابن عباس: وأَجَّل الذين ليس لهم عهد خمسين ليلة؛ انسلاخ الأشهر الحرم يسيحون فيها حيث شاؤوا. وقال الله المرم يسيحون فيها

الصحابة والتابعين جماعة منهم عثمان وطلحة، وابن عباس، وجابر، وحذيفة؛
 ومن التابعين سعيد بن المسيب، وسعيد بن جبير، والحسن، ومجاهد، وطاوس،
 وعكرمة، والشعبي، والضحاك، وفقهاء الأمصار عليه، ينظر: الناسخ والمنسوخ
 لأبي عبيد ص٤٨٤؛ والناسخ والمنسوخ للنحاس ص١٩٦٠.

<sup>(</sup>۱) قال النحاس: قال قوم من العلماء: إنه لا يقال لأهل الكتاب مشركون وإنما المشرك من عبد وثنًا مع الله جل وعز فأشرك به، وممن يروى عنه هذا القول أبو حنيفة، وزعم أن قول الله تعالى: ﴿إِلَمَا اللَّمْرُكُونَ يَمَسُ فَلاَ يَقْرَفُوا المَسْهِدُ الْهَولِ اللهِ تعالى: ﴿إِلَمَا اللَّمْرُكُونَ يَمَسُ فَلاَ يَقْرَفُوا المَسْهِدُ الْهَورُو المسجد الحرام، وهذا قول خارج عن قول الجماعة من أهل العلم واللغة، وأكثر من هذا أن في كتاب الله جل وعز نصًا تسمية اليهود والنصارى بالمشركين، قال الله جل وعز: ﴿أَلَّكُمْ وَنَفِكَهُمْ أَرْكِا إِلّا لِيَمْسُدُوا إِلَيْهَا وَحِداً لاَ يُوكِا إِلّا لِيمَسُدُوا إِلَيْها وَحِداً لاَ إِلَيْها وَحِداً لاَ لاَ يُعْرَفُوا إِلّا لِيمَسُدُوا إِلَيْها وَحِداً لاَ إِلَيْها وَحِداً لاَ إِلَا لَمُ وَلَا اللهِ عَلَى اللهِ وَلَا الله وَلَا اللهِ وَلَا اللهِ وَلَا اللهِ وَلَا اللهِ وَلَا إِلّا لِيمُسُدُّوا إِلَيْها وَحِداً لاَ إِلَيْها وَلِها عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَلَلْمَ وَلَا اللهُ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ وَلَا اللهِ اللهُ وَلَا اللهِ وَلَا اللهُ وَلَلْهِ وَلَا اللهِ وَلَا اللهِ وَلَا اللهِ وَلَا اللهِ وَلَا اللهِ وَلَمُنْ اللهُ وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ وَلَلْمُ اللهُ وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل

<sup>(</sup>Y) في المخطوط: (يسيحوا) والصواب المثبت.

فأرسل النبي ﷺ أبا بكر وعليًا ﷺ؛ فأذنوا أصحاب العهد أن يأمنوا أربعة أشهر وهي الأشهر الحُرم ولا عهد لهم، قال: وهي الحرم، من أجل أنهم أمنوا فيها حتى يسيحوها، فأذن للناس كلهم إن لم يؤمنوا، فنَسَخ اللهُ جلَّ ذِكرُه ببراءةً قولَه: ﴿إِلَّا الَّذِينَ يَعِبلُونَ إِلَىٰ قَوْمِ لَيَهُمُّمُ وَيَنْتُهُم مِينَدُهُ إلى قوله: ﴿فَا جَمَلُ اللهُ لَكُمْ عَلَيْمٌ سَيِيلُهُ النساء: يَشَكُمُ وَيَشْتُهُ إلى قوله: ﴿فَا يَهَمُكُمُ اللهُ عَنِ اللَّينَ لَمْ يُعَلِلُوكُمْ فِي اللِّينِ وَلَدَ يَهُمُكُمُ مِن يَرَيُمُ أَن تَبَرُّوهُم وَتُقْسِطُوا إِلْتِهُم (الممتحنة: ١٨)، فنسخ ذلك كله ببراءة (الله ...)

وقال على الأُمّة الجهاد. قال ابن عباس: «فنسخها قوله: ﴿وَمَا كَانَ الآية على الأُمّة الجهاد. قال ابن عباس: «فنسخها قوله: ﴿وَمَا كَانَ الْمُؤْمِثُونَ لِيَنهُرُوا كَافَةً فَاوَلا نَقَر مِن كُلِّ فِرْقَة مِنْهُم طَابَقةً الله السوبة: ١٢٢]». قال ابن عباس: «فتنفر طائفة، وتمكث طائفة مع النبي ها والماكثون يتفقهون في الدين، وينذروا قومهم إذا رجعوا إليهم من الغزو بما أنزل من قضاء الله وكتابه وحدوده (٤٠).

<sup>(</sup>١) الناسخ والمنسوخ لأبي عبيد ص١٩٥؛ وتفسير الطبري ٩٨/١٤.

<sup>(</sup>٢) الناسخ والمنسوخ لأبي عبيد ص١٩٥؛ والناسخ والمنسوخ للنحاس ص٣٤٠.

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن كثير ١٩٢/٤؛ والدر المنثور للسيوطي ١٢٦/٤.

<sup>(</sup>٤) الناسخ والمنسوخ لأبي عبيد ص٢٠٥؛ والناسخ والمنسوخ للنحاس ص١١٧.

[١٢٥] وروي عنه أيضًا أن السرايا هي التي ترجع فيتعلمون من القاعدين مع النبي ﷺ (١).

وأمر الأنفال إذا جمعت الغنائم بغير مبادرة ولا نفل بشرط، قبل المخروج، ولكن الغنائم التي كانت لرسول الله في خاصة. قال ابن عباس: «فذلك قوله تعالى: ﴿فَلَ ٱلْأَنفَالُ بِيَهِ وَٱلرَّسُولِ ﴾ [الأنفال: ١] وكانت لرسول الله في ليس لأحد فيها شيء، ثم أنزل الله بعد: ﴿وَاَعْلُوا أَنَّما غَنِيْتُم مِن ثَنَى وَ فَأَنَّ لِلّهِ خُسُكُ ﴾ [الأنفال: ١٤] الآيسة»، فقسم الله الخمس الذي كان للنبي في خاصة، ينفل منه على خمسة أخماس، وجعل الأربعة الأخماس الباقية لمن شهد الوقعة(٢).

وكذلك قوله على: ﴿وَالَّذِينَ عَقَدَتُ أَيْمَنَكُمْ فَاتُوهُمْ نَصِيبَهُمْ ﴾ (٣) [النساء: ٣٣] كان الرجل يحالف الرجل يقول: ترثني وأرثك، ويرضيان بذلك ويتعاقدان على ذلك، قال ذلك ابن عباس (٤).

وقال ابن المسيب: «نزلت في الأدعياء، كانوا رجالًا يتبنون رجالًا يرثونهم)(٥).

وأجمعت الأُمَّة أن الله فَلِن نسخ ميراث الحلفاء والأدعياء، بـقــوك: ﴿ وَأُوْلُوا ٱلْأَرْعَارِ بَهْشُهُمْ أَوْلِكَ بِبَعْضِ فِي كِنْبِ اللهِ مِنَ اللهِ مِنْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري ١٤/٥٦٧؛ وتفسير ابن كثير ٤/٣٣٦؛ والدر المنثور للسيوطي ٤/٣٢٣.

 <sup>(</sup>۲) الناسخ والمنسوخ لقتادة ص٤٤، والناسخ والمنسوخ لأبي عبيد ص٢١٧؛ والناسخ والمنسوخ للنحاس ص٤٤١، ونواسخ القرآن لابن الجوزي ص٤٤٥.

 <sup>(</sup>٣) ضبطت (عاقدت) في المخطوط على قراءة الجمهور بخلاف الكوفيين ـ حمزة والكسائي وعاصم وخلف فقرؤوا (عقدت).

 <sup>(</sup>٤) الناسخ والمنسوخ لقتادة ص٤٤٠ والناسخ والمنسوخ للنحاس ص٣٣١؛ ونواسخ القرآن لابن الجوزي ص٣٦٦.

<sup>(</sup>٥) الناسخ والمنسوخ لابي عبيد ص٢٢٧؛ أحكام القرآن للجصاص ٣/٥.

قال ابن عباس: «إلا أن يصلوا أولياءهم الذين عاقدوهم وصية لهم»(١).

قال ابن المسيب: افجعل للأدعياء الوصية، ونسخ ميراث الأدعاء»(٢).

وحدثنا شريح قال: حدثنا أبو سفيان، عن معمر، عن قتادة قال: «ثم نسخ ذلك بالميراث»(٣).

وأنزل الله عَلَى: ﴿إِنَّ اللَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمُولَ الْبَتَدَىٰ ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُعُلُونِهِمَ نَارًا وَسَهَالُوكَ سَعِيرًا ﴾ [النساء: ١٠]، فتحرَّج قوم من مخالطة البتامي، وشكوا ذلك إلى النبي عَلَيْ، فقالوا: ﴿إِنَا نَخْلُط طعامهم بِطعامنا ؛ فأنزل الله: ﴿وَيَسْتُلُونَكَ عَنِ ٱلْيَتَنَيِّ قُلْ إِصْلَاحٌ لَمُمْ خَيِّ وَإِنَّ وَإِنَّ اللَّهُ عَلَيْ خَيْرٌ وَإِنَّ عَلَيْكُوهُمْ فَإِخْوَنُكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٢]».

فقالت العلماء: إن الله الله النسخ التشديد عليهم، بالرخصة في المخالطة على غير تعمد لظلم كما يصنع المسلمون في أسفارهم، وقد يصيب بعضهم من الغذاء أكثر من بعض، ورخص الله لهم في ذلك على المخالطة من غير تعمد لظلم شيء من ماله بعينه (٥).



<sup>(</sup>۱) تفسیر ابن کثیر ۲/ ۲۹۱.

<sup>(</sup>۲) أحكام القرآن للجصاص ٣/٥.

<sup>(</sup>٣) الناسخ والمنسوخ لقتادة ص٤٠.

<sup>(</sup>٤) انظر: مفاتيح الغيب للرازي ٧٦/٥.

<sup>(</sup>٥) الناسخ والمنسوخ لأبي عبيد ص٢٣٨؛ والناسخ والمنسوخ للنحاس ص١٨٩.





اختلفوا فيه: أمنسوخ هو؟ أم استثناء خصوص من عموم؟ بقوله: ﴿ فَأَجْلِدُوهُ نَمُنْيِنَ جَلْدَةً وَلَا نَقْبُلُوا لَمُمْ شَهَدُةً أَبَدَأً ﴾ [النور: ٤] فأجمعوا أنه أسقط الفسق بالتوبة، فقال بعضهم: نسخه، وقال بعضهم: لم يُرِدُه، إنما أراد من لم يتب.

ثم اختلفوا في الشهادة، فقال بعضهم: لم يرد للتائب في ترك قَبول الشهادة، وقال بعضهم: نسخ الشهادة والفسق بالتوبة.

فقال مالك كَالله ومتَّبعوه: إذا تاب قبلت شهادته.

وقال أهل العراق: لا تقبل شهادته أبدًا تاب أو لم يتب(١١).

وكذلك قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا يَسْتَغَيْنُكَ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِثُونَ بِاللَّهِ وَٱلْيُوْرِ ٱلْآخِرِ﴾ [النوبة: ٤٥] فقال قوم: نزلت في المنافقين وعذَر المؤمنين.

(١) قال القرطبي: اتضمنت الآية ثلاثة أحكام في القاذف: جلده، ورد شهادته أبدًا،
 وفسقه.

فالاستثناء غير عامل في جلده بإجماع، وعامل في فسقه بإجماع، واختلف الناس في عمله في رد الشهادة، فقال شريح القاضي وإبراهيم النخعي والحسن البصري وسفيان الثوري وأبو حنيفة: لا يعمل الاستثناء في رد شهادته، وإنما يزول فسقه عند الله تعالى. وأما شهادة القاذف فلا تقبل البتة ولو تاب وأكلب نفسه ولا بحال من الأحوال. وقال الجمهور: الاستثناء عامل في رد الشهادة، فإذا تاب القاذف قبلت شهادته، وإنما كان ردها لعلة الفسق، فإذا زال بالتوبة قبلت شهادته مطلقًا قبل الحد وبعده، وهو قول عامة الفقهاء، تفسير القرطبي ١٧٨/١٢؛ أحكام المرآن للجصاص ١٩/٨/١٠.

وقال ابن حباس<sup>(۱)</sup>: «نسختها ﴿وَلِنَا كَانُواْ مَعَدُّمُ عَلَّىٰ أَمْرِ جَامِعِ لَّهُ يَذْهَبُواْ حَقَّىٰ يَسْتَغَلِّوْفُهُ [النور: ٢٦] إلى قوله تعالى: ﴿وَلَإِنَا السَّتَغَلَّوْكَ لِبَعْضِ شَأْوِهِمْ فَأَذَن لِمَن شِئْتَ مِنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَمُكُمْ التَّهُ ﴿ " النور: ٢٦]».

وكذلك قوله: ﴿لَّتِنَ عَلَ ٱلْأَصَّىٰ حَرِّجٌ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿أَوْ صَيِيقِطُهُ النور: ٦١].

وروي عن ابن عباس أنه قال: «لمَّا نزلت: ﴿لَا تَأْكُلُوا أَمُولَكُم بَيْنَكُم بِالْبَطِلِ ﴾ [النساء: ٢٩] قالوا: لا يحل لنا أن نأكل عند أحد؛ فأنزل الله جل ثناؤه: ﴿لِنَّسَ عَلَ ٱلأَعْمَىٰ حَرَّ ﴾ [النور: ٢١] الآية»، وقال مجاهد نحو ذلك (٤٠).

وقال عبد الله بن عبد الله (°): «تحرَّجوا بعد الإذن»، وقال عكرمة (۲) نحو ذلك.

حدثنا يعقوب بن إبراهيم(Y)، قال: حدثني عبيد الله بن عبد الله بن عبد، أنه عتبة، وابن المسيب(A) أنه كان رجال من أهل العلم يحدثون أنما

<sup>(</sup>۱) تفسير القرطبي ٨/ ١٥٥.

 <sup>(</sup>۲) رواه أبو داود في سننه، كتاب الجهاد، باب في الإذن في القفول بعد النهي،
 ۸۸/۳ رقم الحديث ۲۷۷۱.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري ٢١٩/١٩. (١) تفسير الطبري ٢١٠/١٩.

 <sup>(</sup>٥) هكذا في المخطوط، ولعله عبد الله بن عبيد الله كما في الرواية بعده، وقد سبقت ترجمته في ص٧٠٠.

<sup>(</sup>٦) سبقت ترجمته في ص٧٤. وهو يرويه عن ابن عباس، رواه البيهةي في سننه، كتاب الصداق، باب نسخ الضيق في الأكل من مال الغير إذا أذن له فيه، ٧/ ٤٤٨، رقم الحديث ١٤٦٠.

 <sup>(</sup>٧) يعقوب بن إبراهيم بن سعد بن إبراهيم بن عبد الرحمٰن بن عوف القرشي الزهري
 أبو يوسف المدني، ثقة فاضل، تُوفِّي سنة (٢٠٨هـ). تقريب التهذيب لابن حجر ص ١٠٧٠.

<sup>(</sup>٨) سبقت ترجمته في ص١٨٨.

نزلت هذه الآية \_ لقول الله على: ﴿ لَيْسَ عَلَ ٱلْأَعْمَىٰ حَرَجٌ ﴾ [النور: ٢٦] الآية \_ كلها أن المسلمين كانوا يرغبون [٢٢٦] في النفير مع رسول الله على أن أكلوا مما في بيوتنا، فيقول الذين استودعوهم: والله ما يحل لنا في بيوتهم وإنها لأمانة اؤتمنا، حتى أنزل الله هذه الآية، فطابت أنفسهم بما أحل الله لهم (١)، ونسخت قوله: ﴿ لاَ قَأْكُلُوا أَمُولَكُمُ إِلَيْكُمُ إِلَيْكُمُ إِلَيْكُمْ إِلْكِلِي ﴾ [النساء: ٢٩] وروي عن ابن عباس (٢).

وذهب قوم أن الله جل ذكره أحل لهم طعام من ذكر في الآية بغير إذنهم، وقالوا: لو كان من بعد إذنه ما كان لهؤلاء معنى خصوص إذ كان يحل الطعام لكل الخلق عن إذنه؛ قاله قتادة<sup>(٣)</sup> والحسن<sup>(٤)</sup>.

حدثنا يونس بن محمد<sup>(٥)</sup>، عن شيبان، عن قتادة في قوله: ﴿أَرَّ صَــِيقِكُمُ ۗ [النور: ٢٦]، قال: ﴿أحل لهم \_ غير مواريثه \_ أن يأكلوا من طعامهم، (١٠).

<sup>(</sup>۱) في السند انقطاع بين يعقوب بن إبراهيم وعبيد الله بن عبد الله بن عتبة، وقد وجدته موصولاً من رواية أبي داود في المراسيل قال: حدثنا حجاج بن أبي يعقوب، حدثنا يعقوب؛ يعني: ابن إبراهيم، حدثني أبي، عن صالح، عن ابن شهاب، عن عبيد الله بن عبد الله بن عتبة، وابن المسيب، أنه كان رجال من أهل العلم يحدثون. الحديث. ورواه عبد الرزاق والطبري وعزاه السيوطي أيضًا له من رواية عبد بن حميد. تفسير عبد الرزاق الصنعاني ٢٩ / ٤٤١؛ والمراسيل لأبي داود ص٣٣٣؛ وتفسير الطبري ٢٩ / ٢٢٠، وتفسير القرطي ٢٩ / ٢٩١؛ والدر المسيوطي ٢٢ المتور للسيوطي ٢٢.

 <sup>(</sup>٢) رواه البيهقي في سننه، كتاب الصداق، باب نسخ الضيق في الأكل من مال الغير
 إذا أذن له فيه، ٤٤٨/٧، رقم الحديث ١٤٦٠٠.

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن أبي حاتم ٨/٢٦٤٤. (٤) معالم التنزيل للبغوي ٦/ ٦٥.

 <sup>(</sup>٥) في المخطوط: (يونس بن بشر، وهو خطأ، وصوابه: يونس بن محمد وقد سبقت ترجمته في ص٧١.

<sup>(</sup>٦) لم أجده بهذا اللفظ عن قتادة، وبمعناه عند الطبري والسيوطي. تفسير الطبري =

ورأى الحسن من كان يرث بغير إذنه فقيل له؟ فقال: «يا لُكُع، اقرأ: ﴿إِنَّ صَلِيقِطُمُ ۗ النور: ٦١) (١٠).

والصديق من استراح إليه القلب.

وقال قوم: لم يرد الله أن يحل لهم أن يأكلوا بإذن ولا بغيره، ولكن الأعرج والأعمى والمريض لا يمكنهم أن يسألوا من الطعام مسألة الصحيح، فتحرَّج المسلمون لما نزلت هذه الآية: ﴿لاَ تَأْكُلُوا أَمْوَلَكُمْ بَيْنَكُمْ بِآلِبُطِلِ﴾ [النساء: ٢٩]. كما توعد في أكل مال البتيم فقال: ﴿إِنَّ اللَّيْنِ يَأْكُلُونَ أَمُولَ الْيَتَكِينُ ظُلْمًا﴾ [النساء: ١٠] فسألوا النبي في فأنزل الله: ﴿وَإِن تُعَالِطُومُمْ فَإِخُونَكُمُ ﴾ [البقرة: ٢٢] الآية. وقال: لغة العرب في ذلك جائزة، يريد المفعول به فيسمي الفاعل، وأراد جل ذكره الإذن في مخالطتهم في المواكلة، فسمَّى الأعرج والأعمى والمريض وهو يريد من يخالطهم، فرخص لهم كما رخص للناس في أسفارهم، إذا سافروا وبعضهم يصيب من الطعام أكثر من بغض(۱).

وكذلك قوله عز من قائل: ﴿ فَالْقُوا اللَّهَ مَا السَّطَعْتُمُ ﴾ [التغابن: ١٦] نسخت قوله: ﴿ النَّمُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَالِدِ ﴾ [آل عمران: ١٠٦].

حدثنا أبو سفيان، عن معمر، عن قتادة: ﴿ فَالْقُوا اللَّهَ مَا السَّطَعْمُ ﴿ وَاللَّهُ مَا السَّطَعُمُ ﴿ وَاللَّهُ مَقَ تَقَالِمِهِ ﴾ (٣).

وقال ابن عباس: «لم تنسخها ولكن ﴿ حَقَّ تُقَالِدِ ﴾ أن يجاهدوا

۲۲۳/۱۹ الدر المنثور للسيوطي ٦/٥٢٠.

<sup>(</sup>١) لم أجده. وقد نسب هذا القول البغوي والثعلبي للحسن. معالم التنزيل للبغوي 7\17، والكشف والبيان للثعلبي ١٩٩/٠.

<sup>(</sup>۲) تفسير الطبري ۲۱۹/۱۹.

<sup>(</sup>٣) الناسخ والمنسوخ لقتادة ص٣٨؛ وتفسير الطبري ٦٨/٧.

في الله حق جهاده، ولا تأخذكم في الله لومة لائم، ثم أمروا أن يقوموا بالقسط ولو على أنفسهم وأبنائهم»(١).

وقال ابن مسعود: ﴿ وَمَقَ تُقَالِمِهِ ﴾ [آل عمران: ١٠٢]: أن يذكر فلا ينسى، وأن يطاع فلا يعصى، وأن يشكر فلا يكفر، (٢٠).

وكذلك قوله ﷺ: ﴿وَلَيْسَتِ التَّوْبَةُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السَّيَعَاتِ ﴾ [النساء: ١٨] الآية. وروي عن ابن عباس أن الله تبارك وتعالى أنزل بعد ذلك : ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَالُهُ ﴾ [النساء: ٤٨] فحرم المغفرة على من تاب عند الموت وهو كافر، وأرجأ التوجيد إلى مشيئته فلم يوئسهم من المغفرة "ا.

وقال بعضهم: حرم التوبة على الكافر والموحد المصر عند الموت أن يقبلها منهم، ثم نسخ من ذلك توبة الموحد فأطلقها له بقوله: ﴿إِنَّ اللّٰهَ لَا يَتَغِيرُ أَن يُشْرَكُ بِدِ ﴾ (٤).

وقال آخرون: لم تنسخ، ولم يرد الله على بها إلا وقت الغرغرة، وهو وقت معاينة الرسل؛ فلا توبة مقبولة بإيجاب المغفرة؛ لأنه قد عاين وآمن الكافر، وتاب الموحد المصر ضرورة لما عاين من أعلام الأخرة، فارتفعت المحنة، وزالت البلوى والاختبار.

والتوبة مبسوطة لضمان المغفرة لكل مذنب \_ كافر أو مؤمن \_ ما لم يغرغر، وقد روي عن النبي ﷺ قال: (التَّوْبَةُ مَقَّبُولَةٌ مَا لَمْ

<sup>(</sup>١) الناسخ والمنسوخ لأبي عبيد ص٢٦٠؛ وتفسير الطبري ٧/ ٦٨.

 <sup>(</sup>۲) تفسير الطبري ۲۰/۲۰.
 (۳) الناسخ والمنسوخ لأبي عبيد ص٢٦٢؛ وتفسير الطبري ٢١٠١/٨ والدر المنثور

 <sup>(</sup>٤) روي عـن ابـن عـبـاس فـي قــول الله ﷺ: ﴿وَلَيْسَتِ التَّوْبَةُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ النَّيْخَاتِ﴾ قال: هم أهل الشرك. الناسخ والمنسوخ لأبي عبيد ص٢٦٣.

يُعُرْغِرْ)(1)، وروي: (إِنْ تَابَ قَبْلَ مَوْتِهِ بِفُوْاقِ نَاقَةٍ)(1)؛ يعني: ما بين الحلبتين، وروي عن إبراهيم (1): ما لم يؤخذ بكظمه (1). فالتوبة مقبولة ما لم يغرغر، فإذا غرغر لم يغفر للكافر ذنوبه إذا تاب في ذلك الوقت، ولم تقبل التوبة من الموحد لضمان المغفرة، وكان كمن مات من الموحدين ولم يتب، فأرجأه الله للمغفرة، إن شاء رحمه بفضله، أو يعذبه بما استحق ووجب له بعدله.

وكذلك قوله: ﴿ وَإِنِي لَفَقَارٌ لِيَن تَابَ ﴾ [طه: ٨٦] فقال بعضهم: نسخ ذلك في آخر الزمان، إذا طلعت الشمس من مغربها فقال: ﴿ لا يَعَمُ [٢١] نَفْسًا إِينَتُهَا﴾ [الأنمام: ٢٥٨] الآية.

وقال بعضهم: إنما أراد الكافرين لا المؤمنين.



<sup>(</sup>١) روى الترمذي عن ابن عمر، عن النبي ﷺ قال: (إنَّ اللهَ يَقْبَلُ تَوْبَةُ العَبْدِ مَا لَمْ يُغَرِّضُ الله الدعوات، باب، ٥٤٧٥ رقم الحديث ٣٥٣٧، ورواه ابن ماجه في سننه، كتاب الزهد، باب ذكر التوبة، ١٤٢٠/٢ رقم الحديث ٤٢٥٣؛ وحسنه الألباني في صحيح الجامع ٣٨٦/١.

 <sup>(</sup>٢) رواه البيهقي في شعب الإيمان ٩/٣٧٩، رقم الحديث ٦٣٦٥. وفواق الناقة؛ رجوع اللبن في ضرعها بعد الحلب. تقول: ما أقام عنده إلا فواق ناقة وهو ما بين الحلبتين من الوقت. معجم مقاييس اللغة لابن فارس، مادة: (فوق) ٤/ ٤٦٠.

<sup>(</sup>٣) هو: إبراهيم النخعي، سبقت ترجمته في ص٧٦. «الكظم: مخرج النفس عند الحلق. يريد: عند خروج نَفَسِه، وانقطاع نفسه. معجم مقاييس اللغة لابن فارس، مادة: (كظم) ٧٨٦/١.

<sup>(</sup>٤) تفسير الطبري ٨/ ١٠٠؛ والدر المنثور للسيوطي ٣/ ٦٦.



وممًّا اختلفوا أنه منسوخ، ولا يجوز عند أهل النظر أن يكون الكتاب والسُّنَّة منسوخًا، من ذلك، قوله ﷺ: ﴿إِنَّكُمْ وَمَا نَصَّبُكُونَ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ حَسَّبُ جَهَنَّمَ أَنَّمُ لَهَا وَلِدُونَ﴾ [الأنباء: ٩٨].

شريح عن الكلبي أنه قال: «نسختها: ﴿إِنَّ اللَّهِيَ سَبَقَتْ لَهُم مِّنَّا ٱلْحُسُنَّةِ أُولَتِكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ ﴾ [الانبياء: ١٠١]»، وهذا لا يحل لأحد أن يظنه دون أن يقطع به؛ أن الله جل ذكره إنما عنى في الآية الأولى عذاب الملائكة، وعيسى، وغيره من أوليائه فأخبر عباده أن يعذبهم، ثم نسخ ذلك، من ذلك خصلتان:

إحداهما: أن الله جل ذكره لم يرد عذاب أوليائه قط، وبذلك لا له أن يعذبهم، وما زال يريد ألّا يعذبهم.

والثانية: أنه كان تقدم من الله 畿 في المسيح، والملائكة، ولا جائز وفي عيسى، أخبار أنهم من أهل الجنة قبل نزول هذه الآية، ولا جائز أن يُكذِّبَ الله 畿 خبرَه الأولَ، وإنما حاجَّ النبي ﷺ ابن الزِّبَعْرَى(١)، لما علم أن النبي ﷺ قد أنزل عليه قبل ذلك في الملائكة والمسيح وغزير أنهم أولياؤه، فأراد أن يكذب النبي ﷺ(١).

ولم يتقدم من الله جل ذكره في المسيح والملائكة أخبار في أوليائه،

 <sup>(</sup>١) عبدالله بن الزّيَعْرَى بن قيس القرشي السهمي رهاية ، كان من أشعر قريش ، وكان شديدًا على المسلمين، ثم أسلم في الفتح ، وأمَّنه النبي على الإصابة لابن حجر ٢٦/٤.
 (٢) تفسير الطبرى ٩٣٩/١٨.

ما كان الله ليخبر بعذابهم، ثم نسخه بقوله: ﴿إِنَّ ٱلَّذِيكَ سَبَقَتْ لَهُم مِّتًا ٱلْحُسَّيَّ ﴾ [الأنبياء: ١٠١]. فمن زعم أن الله جل ذكره نسخ خبره فقد وصف الله سبحانه بالكذب.

وقوله في المملائكة: قول الله جل وعز: ﴿ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِمَن فِي الشَّحْلُونَ لِمَن فِي الشَّحْلَ اللَّذِينَ اللَّهِ الشَّعَلَى اللَّهِ الشَّعَلَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهَ اللَّهُ اللَّذِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّذِي اللَّذِي الللَّهُ اللَّذِي الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّذِي الللَّالِمُولَ الللَّذِي اللللْمُولَى اللَّهُ اللْمُولَى الللْمُولَاللَّذ

وقول على: ﴿ قُلُ لَا آَسَتُكُمُّمْ عَلَيْهِ آجَرًا ﴾ [الانعام: ٩٠] الآية. و﴿ قُلُ مَا سَأَلَتُكُمْ مِنَ آجَرٍ ﴾ [سبا: ٤٧] نَسَختها: ﴿ قُلُ لَا آَسَلُكُمْ عَلَيْهِ آجَرًا ﴾ [الشورى: ٢٣] الآية. قد أجد الله على استننى لهم المودة أجرًا ، وأعوذ بالله أن يكون الله جل ذكره أراد أن المودة في القربي أجرًا (٢) له على دعائه إليه، ولكن قوله: ﴿ قُلُ لَا آَسَلُكُمْ عَلَيْهِ آجَرًا ﴾ [الشورى: ٢٣] منقطع ثم استأنف، هذا تسميه استثناء الخُلف وإنما هو استئناف (٣).

ومن ذهب إلى مودة القرابة فأراد أن يذكّرهم حقَّ الرحم فلا يُؤذَى، ومن ذهب بأن يوادوا الله بطاعته (٤٠).

## •••

 <sup>(</sup>١) لم يذكر المحاسبي تَظَفَّة موضع الشاهد وهو قوله: ﴿ لَٰ آلتَنْكُمُ عَلَيهِ أَجْرًا إِلَّا النَّارَةُ فِي الشَّيْقُ ﴾.

<sup>(</sup>۲) هكذا في المخطوط وصوابه: «أجرٌ».

 <sup>(</sup>٣) اختلفوا في الاستثناء هذا هل هو منقطع أو متصل على قولين أشار إليهما المحاسبي كَاللَّهُ، ينظر التسهيل لابن جزي ٣٨/٤.

 <sup>(</sup>٤) مما قبل في تفسير الآية: قل لا أسألكم أيها الناس على ما جتتكم به أجرا إلا أن توددوا إلى الله، وتتقربوا بالعمل الصالح والطاعة. ينظر الطبري ٢١/٥٢٩.



مُقَادَّمْ وَمُؤَخَّرُ

المقدم والمؤخر ومما كلَّم الله جل ذكره به عباده مقدم ومؤخر<sup>(۱۱)</sup>؛ لأن العرب قد كانت تفعل ذلك في تراجعها بينها، ومخاطبتها قبل أن ينزل الكتاب على نبيه ﷺ.

فمن ذلك قوله عَلَى: ﴿ نَكَيْكُ كَانَ عَلَهِى وَنُدُرِ ﴾ [القمر: ١٦، ١٨، ٢٠] فبدأ بالعذاب قبل النُّذُر، والنذر كان قبل العذاب؛ لأن الله جللً اسمه يسقول: ﴿ وَمَا آَ فَلَكُنَا مِن قَرَيَةٍ إِلَّا لَمَا سُنِدُونَ ﴿ وَمَا آَ فَلَكُنَا مِن قَرَيَةٍ إِلَّا لَمَا سُنِدُونَ ﴿ وَمَا آَ فَلَكُنَا مِن قَرَيَةٍ إِلَّا لَمَا سُنِدُونَ ﴿ وَمَا اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللّهُل

وقال في عقاب الأمم: ﴿ وَأَنْظُرَ كَيْفَ كَانَ عَقِيَةُ ٱلنَّنُونِ﴾ [يونس: ٧٦]، فأخبر أنهم أنذروا فلما كذبوا كان آخر أمرهم العذاب. وقال تعالى: ﴿ فَمَا يَا صَبَّحهم بما نقمهم إذ أنذروا فلم يؤمنوا، وإن كان قد قدم في صبّحهم بما نقمهم إذ أنذروا فلم يؤمنوا، وإن كان قد قدم في التنزيل العذاب قبل النذر، فإنه بدأ فأخبر أنه أنذرهم قبل أن يعذبهم، ثم قال في عقب ذلك: ﴿ وَكَمْتَ كَانَ مَذَابِ وَنُدُرِ فَقَال: ﴿ وَكُمْتَ قَمُ لُوطٍ النَّدُرِ ﴾ [السقمور: ٣٦]، ﴿ كُمَّتَ قَمُ لُوطٍ النُّرَيلِينَ ﴾ [السقمور: ١٦٥]، وقال: ﴿ وَقَلَهُ عَمَدَ عَلَهُ النَّمُ الْمُعَلِينَ ﴾ كَلَبُوا إِعَلِيقًا النشرة اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

<sup>(</sup>١) التقديم والتأخير هو: جعل اللفظ في رتبة قبل رتبته الأصلية أو بعدها؛ لعارض اختصاص، أو أهمية أو ضرورة أو لسبب خفي، مثل: ﴿إِيَّاكَ نَتُبُدُ وَلِيَّاكَ نَشَوَيْكِ [الفاتحة: ٥] قدم ضمير المعبود للاختصاص. الإكسير في علم التفسير للطوفي ص١٨٩٠.

كُلِهَا فَلَغَذَنْهُمْ أَخْذَ عَزِيزٍ مُقْتَدِرِهِهِ [الفسر: ٤١ ـ ٤٢]، وقال: ﴿فَكَيْفَ كَانَ عَدَانِ وَنُذُرِهِ [الفسر: ١٦، ١٨، ٢١، ٣٠].

وقال ﷺ: ﴿وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَكَ رَسُولًا﴾ [الإسراء: ١٥].

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ بَعْدِ وَمِدَيَّةٍ يُومِى بِهَاۤ أَوَّ دَيَّيُ ﴾ [النساء: ١١] فبدأ في التنزيل بالوصية قبل الدين، وقضى النبي ﷺ بالدين قبل الوصية. والأُمَّة مجمعة أنْ لا وصية إلا فيما فضل من بعد قضاء الدين (١).

وكذلك روي عن على بن أبي طالب الله أنه قال: «إنكم تقرؤون ﴿ مِن بَعْدِ وَصِيَّة فِي عِمَا أَوْ دَيْنَ ﴾ [١٢٨]، وإن النبي الله قضى بالدين قبل الوصية (٢)، ولولا سُنَّة رسول الله الله الكان على العباد أن يبدؤوا بما بدأ الله به؛ الوصية قبل الدين، كما قال: ﴿ وَالسَّمُ وَالسَّمُ وَالسَّمَ وَالسَاسَانَ السَاسَانَ السَاسَلِي السَاسَانَ السَاسَلِي السَاسَانَ وَالسَاسَانَ وَالسَاسَانَ وَالسَاسَانَ وَالسَاسَانَ وَالسَاسَانَ وَالسَاسَانَ وَالْسَاسَانَ وَالسَاسَانَ وَالسَاسَالَّ وَالسَاسَانَ وَالسَاسَانَ وَالسَاسَاسَانَ وَالسَاسَاسُولُ وَا السَاسَانَ وَالسَاسَانَ وَالسَاسَاسُلُولَ وَالسَاسَاسُلُولُ وَا

وكذلك قسول هيئ : ﴿ يَكَانَّهُمْ النَّبِيُّ حَسُبُكَ اللَّهُ وَمَنِ الْتَبَعَكَ مِنَ اللَّهُ مِنَ اللَّهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلِيْعِمْ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى

القرطبي ٥/ ٧٣.

 <sup>(</sup>۲) رواه الترمذي في سننه، أبواب الوصايا، باب ما جاء يبدأ بالدين قبل الوصية، 2/873، رقم الحديث ۲۱۲۲؛ ورواه ابن ماجه في سننه، كتاب الوصايا، باب الدين قبل الوصية، ۲۰۲/۶ رقم الحديث ۲۷۱۵.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الحج، باب حجة النبي 義، ٢/ ٨٨٦، رقم الحديث ١٢١٨.

<sup>(</sup>٤) ثمة وجه آخر في التفسير يبقي الترتيب على ما هو عليه وهو أوجه من التقديم =

وكذلك: ﴿وَاللَّهُ وَرَسُولُهُم أَحَثُ أَن يُرَضُونُ التوبة: ٦٢] معنى يرضوا رسوله (١٠).

وكذلك: ﴿إِذَا زُلِيَتِ الْأَرْضُ زِلْزَالْمَا ۞ وَلَخْرَجَتِ الْأَرْضُ اَنْفَالُها ۞ وَقَالَ الْإِنسَانُ مَا لَمَا ﴾ [الزلزلة: ١-٣]، ولم يبين ما أراد بقوله: ﴿مَا لَمَا ﴾ ولا أبان ما أجيب به، وإنما هو في ظاهر التلاوة: وقال الإنسان يومئلي: ما لها تحدث أخبارها، قيل له: إن ربك أوحى لها، وهو كقول القائل: قال فلان ما لك يومئلي، وإنما هو يريد: قال يومئلي فلان ما لك؟ وهو تقديم وتأخير، وفي بعضه إضمار وهو: قيل ﴿ إِنَّ رَبَّكَ أَرْضَى لَهَا ﴾ [الزلزلة: ٥].

وقــوك ﷺ: ﴿سَتَنَّعُونَ لِلْكَذِبِ سَتَنَّعُونَ لِقَوْمٍ ءَاخَرِينَ لَمْ يَأْتُوكُ ﴾ [الماللة: ٤١].

والتأخير، قال ابن عاشور: «وفي عطف المؤمنين على اسم الجلالة هنا: تنويه
بشأن كفاية الله النبي ﷺ بهم، إلا أن الكفاية مختلفة وهذا من عموم المشترك
لا من إطلاق المشترك على معنيين، فهو كقوله: ﴿إِنَّ أَلَمْ وَبُلَتِكُنَهُ بُصُلُونَ عَلَى
النَّيْ ﴾ [الأحزاب: ١٥]». التحرير والتنوير لابن عاشور ١٠٥/١٠.

<sup>(</sup>۱) قال ابن عاشور: «إنما أفرد الضمير في قوله: أن يرضوه مع أن المعاد اثنان لأنه أريد عود الضمير إلى أول الاسمين، واعتبار العطف من عطف الجمل بتقدير: والله أحق أن يرضوه ورسوله كذلك، فيكون الكلام جملتين، ثانيتهما كالاحتراس وحذف الخبر إيجاز، التحرير والتنوير: ١٠ ٢٤٥/١٠

 <sup>(</sup>٢) قول المؤلف هذا قال به أيضًا الطبري، وقد ذكر السمين الحلبي عشرة أوجه في الاستثناء في قوله: ﴿إِلّا قَلِيلَا﴾ منها ما ذكره المؤلف مع بُغده لبُعد الفاصل والتكلف فيه ظاهر، والأقرب من الوجوه:

الَّذِينَ يَسْتَلْبِطُونَهُ مِنْهُمُّ وَلَوْلَا فَشَلُ اللّهِ عَلَيْكُمُ وَرَحْمَتُهُ لَاَتَبَعْتُمُ الشَّيَطُنَ إِلَّا عَلِيلًا ﴿ فَهُ فَلِلِّ فِي سَبِيلِ اللّهِ لَا تُكَلِّفُ إِلَّا نَفْسَكُ ﴾ [النساء: ٨٣ ـ ١٨].

وكذلك قوله: ﴿ وَإِنَّ مِنْكُرُ لَمَن لِيُجَلِّئَ فَإِنْ أَمَنبَكُمْ مُعِيبَةً قَالَ فَدَ اللهِ وَلَيْنَ أَمَنبَكُمْ فَضَلُ مِن اللهِ لَيْمَ اللهُ عَلَى إِلَّهُ عَلَى إِلَّهُ عَلَى إِلَهُ عَلَى اللهِ عَلَى الله النساء: ٧٧ ـ ٧٣]. فهذا مقدم ومؤخر، وإنما معناه: ولئن أصابتكم مصيبة؛ ليقولن: قد أنعم الله علي إذ لم أكن معهم شهيدًا؛ كأن لم تكن بينكم وبينه مودة حين قالوا هذا القول، ولئن أصابكم فضل من الله ليقولن: يا لينني كنت معهم فأفوز فوزًا عظيمًا (١٠).

وكذلك قوله: ﴿إِنَّهُ مِن سُلِّيَكُنَ وَإِنَّهُ بِسْرِ اللَّهِ الرَّحَـٰنِ الرَّحِيرِ ﴾ [النمل: ٣٠] قال: هو أعلم بالله على من أن يبدأ باسم سليمان قبل

أنه مستثنى من فاعل «اتبعتم»؛ أي: لاتبعتم الشيطان إلا قليلًا منكم، فإنه لم
 يتبم الشيطان.

<sup>-</sup> أنه مستنتى من المصدر الدال عليه الفعل، والتقدير: لاتبعتم الشيطان إلا اتباعًا قليلًا. - أنه مستنتى من المتبع فيه، والتقدير: لاتبعتم الشيطان كلكم إلا قليلًا من الأمور كنتم لا تتبعون الشيطان فيها.

أن المراد بالقلة العدم، يريد: لاتبعتم الشيطان كلكم وعدم تخلف أحد منكم.
 أن المخاطب بقوله: ﴿لَأَنَّبَعْتُدُ﴾ جميع الناس على العموم، والمراد بالقليل أمة محمد ﷺ خاصة.

محمد ﷺ حاصه. تفسير الطبري ٨/ ٥٧٧؛ الدر المصون للسمين الحلبي ٤/ ٥٢.

 <sup>(</sup>١) ذكره الزجاج في معاني القرآن واعترض عليه الراغب فقال: وفي قوله: ﴿ كَأَنْ لَمْ
 تَكُنُّ يَنْكُمْ وَيَتْنَكُمْ مُوَدَّةٍ ﴾ أقوال:

الأول: أن يكون حكاية عنهم؛ أي: ليقولن لمن يثبطكم: كأن لم تكن بينكم وبين محمد مودة، حيث لم يستعينوا بكم.

الثاني: أن ذلك اعتراض متعلق بالجملة الأولى، وتقديره: يقولون: قد أنعم الله علي إذ لم أكن معهم شهيدًا، كأن لم تكن بينكم وبينهم مودة، فأخر ذلك، وذلك مستقبح في العربية، فإنه لا يفصل بين بعض الجملة التي دخل في إثباتها، وتقديره: يقول: يا ليتني كنت معهم فأفوز فوزًا عظيمًا كأن لم تكن. معاني القرآن وإعرابه للزجاج ٢/ ٢٧؛ تفسير الراغب الأصفهاني ٢/ ١٣٧، الدر المصون للسمين الحلبي ٤/ ٥٢.

اسم الله على ، وإنما معناه: قالت: الكتاب جاءني من سليمان وإنه بسم الله الرحمٰن الرحيم، فأخبرت ممن الكتاب، وأن أول صدر الكتاب: بسم الله الرحمٰن الرحيم، بدأ باسم الله على قبل أسمائهم، وقد كان النبي على أولًا يكتب: باسمك اللهم، فلما نزلت: ﴿إِنَّهُ مِن سُلِيَكُنَ وَلِنَّهُ مِسْحِ اللهِ اللهِ عَلَى النبي على بعد ذلك فبدأ باسم الله على فدل بذلك أنه اتبع ما أخبر عن سليمان، فهذا دليل قوله: ﴿إِنَّهُ مِن سُلِيَكُنَ ﴾ وأنه مقدم ومؤخر؛ لأن الله على يقول لنبيه على: ﴿فَهَدُونُهُمُ الْمُتَكِنَ ﴾ وأنه مقدم ومؤخر؛ لأن الله على يقول لنبيه على: ﴿فَهَدُونُهُمُ المُتَكِنَ ﴾ وأنه مقدم ومؤخر؛ لأن الله على يقول لنبيه على: ﴿فَهَدُونُهُمُ المُتَكِنَ ﴾ والانعام: ١٩٠].

ولم تزل كتب الأثمة العدول وعلماء الأُمَّة إلى عصرنا هذا تبدأ باسم الله أول كتبهم.

وكذلك قوله عَلَى: ﴿ لَمُ مُرَقِّ مِن فَرَقِهَا غُرَقٌ مَينَيَةً ﴾ [الزمر: ٢٠] مقدم ومؤخر، وإنما معناه: لهم غرف مبنية من فوقها غرف، وكذلك فسرها أهل التفسير.

وك ذلك قسول هَا: ﴿ أَلَا نَرَ أَنَّ اللَّهُ يُـنْجِى صَابًا ثُمَّ بُكِلْكُ بَيْنَهُ ثُمَّ يَعَلَمُ مَّا النور: ٣٤] مقدمًا ومؤخرًا، إنما هو: ﴿ أَلَا نَرَ أَنَّ اللَّهُ يُـنْجِى صَابًا﴾ ﴿ ثُمَّ يَجْمَلُهُ وَكُمَا ﴾ ﴿ فَمَ يَبْعُهُ ﴾ لأن الأركام لا تسؤلف بالاستواء، إنما يجعل بعضه فوق بعض ثم يبسطه مؤلفًا.

وكذلك قوله ﷺ: ﴿قُلْ هَلْ أَتْيَتُّكُمْ بِثَرِ يَن ذَلِكَ مَثْوَيًّا عِندَ اللَّهِ مَن لَمَنهُ اللَّهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ وَجَمَلَ مِنْهُمُ الْقِرْدَةَ وَالْخَنَازِيرَ وَعَبَدُ الْطَلْعُوتُ ﴿ ` المائدة: ٦٠ ا الآية.

وكذلك: ﴿وَرَفَعَ أَبُونَهِ عَلَى ٱلْمُرْشِ وَخَرُوا لَهُ سُجَدَّا المِوسَ: ١٠٠] إنما معناه: وخروا له سجدًا، ورفع أبويه على العرش، إنما العرش

 <sup>(</sup>۱) جملة ﴿وَمَنَدُ ٱللَّانُوتَ ﴾ معطوفة على الصلة في قوله: ﴿مَن لَمَنهُ ٱللَّه ﴾؛ أي: ومن عبدوا الطاغوت. فهي من المؤخر. التحرير والتنوير لابن عاشور ٢٤٦/٦.

هو سرير يوسف ﷺ، فلم يرفعهم على السرير ثم سجدوا له، إنما سجدوا له تحية وإكرامًا لا عبادة له، ثم رفعهما على سريره بعدما سجدوا له، وأجلسهم معه على فراشه؛ كذلك فسَّره المفسرون.

وكذلك قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ النِّنَكُ سَبّهًا مِن الْسَالِي وَالْقُرْوَاتَ الْمَعْيَمَ لَهِ الْوَجَا مِنْهُمُ وَالْقُرْوَاتَ الْمَعْيَمَ ﴿ لَهُ مَا مَتَعَنَا مِدِ انْوَجَا مِنْهُمُ ﴾ [١٢٩] اللّهِ. إنما معناه: ولقد آتيناك سبعًا من المثاني، والقرآن العظيم، كما أنزلنا على المقتسمين الذين جعلوا القرآن عضين، فوربك لنسألنهم أجمعين عما كانوا يعملون، لا تمدن عينيك إلى ما متعنا به أزواجًا منهم، ولا تحزن عليهم، واخفض جناحك للمؤمنين، وقل: إني أنا النذير المبين، فاصدع بما تؤمر وأعرض عن المشركين (١).

وكـذلـك قـولـه سـبـحـانـه: ﴿وَيَبَرَزُوا بِيَّو ٱلْوَحِدِ ٱلْقَهَّارِ ﴿ وَتَرَى الْمُجْرِينَ بَوْمَهِ لِهُ تُقَرَّينَ فِي ٱلْأَصْفَادِ﴾ [ابراهبم: ٨٥ ـ ٤٩].

وكذلك قوله: ﴿ مَنْ يُؤْمِينَا أَلَقَهُ مِن فَضْلِهِ وَرَسُولُهُ ﴾ [النوبة: ٥٩] إنما معناه: سيؤتينا الله من فضله، ويؤتينا رسوله من فضله؛ فالفضل لله وحده.

وكقوله: ﴿إِذَا قُتُتُم إِلَى الصَّلَاةِ فَاغْسِلُواْ وَجُوهَكُمْ السائدة: ٦] إنما معناه: أن يغسلوا وجوههم قبل أن يقوموا إلى الصلاة ثم يقوموا

<sup>(</sup>١) الكشاف للزمخشري ٢/ ٥٨٩، الدر المصون للسمين الحلبي ٧/ ١٧٩.

<sup>(</sup>٢) الدر المصون للسمين الحلبي ٧/ ١٣٣.

فَهُمُ القُتْرَانِ وَمَعَانِينِهِ

111

إليها. فقال بعضهم(١)؛ يعني: إذا قمتم من النوم.

وقال ﷺ: ﴿قَامَلُوهُمْ إِلَىٰ مِرَاطِ ٱلْمَتِيمِ ﴾ [الصانات: ٢٣]، وقفوهم إلى صراط الجحيم (٢٠).

وكــــنــــك: ﴿ فَإِذَا قَرْأَتُ ٱلشُّرُوانَ فَاسْتَعِدْ بِاللهِ مِنَ الشَّيَطَانِ ٱلرَّحِيرِ ﴾ [النحل: ٩٨]، مقدم ومؤخر، إنما هو: فاستعذ بالله واقرأ القرآن، فكان معناه: فإذا استعذت بالله فاقرأ القرآن، والمعنى من الله جل ثناؤه: إذا أردت أن تقرأ فاستعذ قبل أن تقرأ؛ فقدَّم القراءة قبل الاستعاذة.

وقسوله: ﴿قُلُ لَوْ أَنتُمْ تَمْلِكُونَ خَزَلَيْنَ رَحْمَةِ رَقِيَّ ﴾ [الإسراء: ١٠٠] مقدم ومؤخر، وإنما هو في المعنى: ولو تملكون أنتم خزائن رحمة ربي.

وقوله: ﴿ نَاْتِ مِحَنْدِ مِنْهَا ۚ أَوْ مِشْلِهَا ۗ [البقرة: ١٠٦] مقدم: نأت منها بخير.

وقوله: ﴿ فَأَذْهَبُ أَنتَ وَرَبُّكَ فَقَنتِكَ ﴾ [المائدة: ٢٤] معناه: اذهب أنت فقاتل، ويعينك ربك، ولم يعنوا أن يذهب الله فيقاتل، ولو كان ذلك معناه كفروا.

وقوله: ﴿مَن مَتَكُل نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادِ فِي ٱلْأَرْضِ﴾ [المائدة: ٣٢] معناه: بغير فساد.

وقوله: ﴿ فَوَيِقًا كَنَّبُوا وَفَرِيقًا يَقَتُلُونَ ﴾ [المائدة: ٧٠] معناه: وفريقًا يقتلون فريقًا. كلا الكلمتين مقدمة مؤخرة. ﴿ ثُثَمَّ اَلَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَيِّهُمْ يَقْدِلُونَ ﴾ [الأنعام: ١] معناه: يعدلون بربهم.

<sup>(</sup>۱) مروي عن زيد بن أسلم، تفسير الطبري ١٢/١٠.

 <sup>(</sup>٢) يعني: أن قوله: ﴿ وَتَقُولُونَ إِنَّهُم تَشْقُولُونَ ﴾ [الصافات: ٢٤] مؤخر، وهو قبل قوله: ﴿ فَاللَّهُ عَلَيْ إِلَيْ مِرَالٍ المَّلِيمِ ﴾.

﴿وَأَجُلُّ مُسَمًّى عِندَتُهِ ﴾ [الأنعام: ٢] مؤخرة: وعنده أجل مسمَّى.

وقـولـه تـعـالـى: ﴿وَيَعْلَهُمْ وَقُل لَهُمْ فِتَ أَنْفُسِهِمْ قَوْلًا بَلِيعًا﴾ [النساء: ٦٣] وإنما معناه: وعظهم في أنفسهم وقل لهم قولًا بليغًا.

وقوله: ﴿ عُلِقَ آلِهَنَنُ مِنْ صَجَلِّ ﴾ [الأنبياء: ٣٧] معناه: خُلِقَ العَجَلُ من الإنسان (١)، وهي العجلة؛ لأن آدم ﷺ أراد أن يقوم قبل أن تصير الروح إلى رجليه (٢٠)، فقال الله جل ثناؤه: ﴿ غُلِقَ ٱلْإِنْسَانُ مِنْ عَجَلٍ ﴾ [الأنبياء: ٣٧]؛ لأن العجل فعل الإنسان بعدما خلق، وكذلك قوله: ﴿ فَكَانَ ٱلْهِشَنُ عَجُولُ ﴾ (١٣) الاسراء: ١١].

وكذلك قوله تعالى: ﴿مَا إِنَّ مَفَاقِمُهُ لَنَنُوا أَ بِٱلْمُصِبَةِ القصص: الام إنما هو: أن العصبة لتنوء بمفاتحه (٤).

وقوله: ﴿مَا كَانَ يَلْبَغِى لَنّا﴾ [الفرقان: ١٨] مقدم ومؤخر: ما كان لنا ينبغي.

وقوله: ﴿وَغَرَبِيثُ شُودٌ﴾ [فاطر: ٢٧] مقدم ومؤخر: سود غرابيب؛ لأنه يقال: أَسْوَدُ غِرْبِيب.



<sup>(</sup>١) الدر المصون للسمين الحلبي ٨/١٥٦.

 <sup>(</sup>۲) عن سعید في قوله: ﴿ وَلَقَ ٱلْهَنَّدُ مِنْ عَكِيلُ ﴾ قال: لما نفخ فيه الروح في ركبتيه ذهب لينهض، فقال الله: ﴿ وَلَقَ ٱلْهَنَّدُ مِنْ عَكِيلٌ ﴾ روي عن سعيد بن جبير ومجاهد بنحوه وغيرهما. تفسير الطبري ١٤٤١/١٨.

<sup>(</sup>٣) في المخطوط: (وخلق الإنسان).

<sup>(</sup>٤) الدر المصون للسمين الحلبي ١٩٣/٨.



## قال أبو عبد الله:

ومن كلام الله عَلَى: ﴿ وَأَلْشَرِبُوا فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْمِجْلَ بِكُنْهِمِ مُّهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ال

وقوله: ﴿ وَمَا آَسَبَرَهُمْ عَلَى النَّادِ ﴾ [البقرة: ١٧٥] معناه: فما الذي أصبرهم على النار. وقوله: ﴿ يَعَنَّرِيُونَ وَجُوهَهُمْ وَأَدْبَنَرَهُمْ وَدُوقُوا عَذَابَ الْحَرِيقِ. وكذلك الْحَرِيقِ وَلَانفال: ١٠٥] معناه: ونقول: ذوقوا عذاب الحريق. وكذلك قوله: ﴿ وَلَكُونُوا رُمُوسِمٌ عِندَ رَبِّهِ مَ رَبِّناً أَبْصَرَنا وسَمِعنا ﴾ [السجدة: ١٢] معناه: يقولون: ربنا أبصرنا وسمعنا. وقال: ﴿ وَسَلَّا مَنْ أَرْسَلْنَا ﴾ [الزخرف: ١٤٥] إنما هو: واسأل من أرسلنا إليهم من قبلك.

وقوله: ﴿إِلَّا مَن شَكَةَ أَن يَتَغِذَ إِلَىٰ رَبِّهِ سَبِيلاً﴾ [الفرقان: ٥٧] مضمر معناه: إلا أنه من شاء أن يتخذ. وقوله: ﴿وَإِبَّهُمْ عَدُوُّ لِنَ إِلَّا رَبَّ الْمُنْكِينِ﴾ [الشعراء: ٧٧]: لا عدو لي(٣).

 <sup>(</sup>١) الإضمار: هو ما ترك ذكره من اللفظ وهو مراد بالنية والتقدير. الكليات للكفوي ص٣٨٤.

<sup>(</sup>۲) يعني: وكم من أهل قرية.

 <sup>(</sup>٣) يعني: ﴿إِلَّا رَبُّ ٱلْعَلَيْدِيَّ﴾: ليس عدوا لي على اعتبار أن الاستثناء متصل، وقيل هو منقطع، ويحتمل وجهًا آخر وهو التقديم والتأخير تقديره: أفرأيتم ما كنتم تعبدون =

[١٣٠] ومن كلام الله كلى الشيء مسمَّى باسم يشبهه لا باسمه، والعرب تفعل ذلك كقوله تعالى: ﴿ كَشَلُ اللَّذِي يَثِقُ بِمَا لا يَسْتَمُ إِلَّا دُعَالَهُ وَالعرب تفعل ذلك كقوله تعالى: ﴿ كَشَلُ اللَّهِ مَا لَكُنَّ اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّاللَّاللَّاللَّا اللّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

## • ومن الحروف حروفٌ زوائد(١):

فمن ذلك: ﴿غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلْصَالَانِ﴾ [الفاتحة: ٧] إنما معناه: غير المغضوب عليهم والضالين.

وكذلك قوله: ﴿ غَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ ﴾ [البقرة: ٢١] النون (٢٠) زائدة، إنما هو: والذين قبلكم.

وكذلك قوله: ﴿مَا مَنْتَكَ أَلَا تَسَجُدُ إِذْ أَمَرَّأَكُ ﴾ [الأعراف: ١٦] معناه: ما منعك أن تسجد، (لا) من الزوائد، تأكيد لما كان؛ لا نفي.

وكذلك: ﴿مَا نَبَنَكُمَّا رَبُّكُمًّا﴾ [الأعراف: ٢٠] تقول العرب: ما عندك نفع ولا دفع (٤٠).

أنتم وآباؤكم الأقدمون إلا رب العالمين، فإنهم عدو لي. الدر المصون للسمين الحلبي ٥٨-٥٣٠.

<sup>(</sup>١) يطلق وصف الزيادة على الحرف غير الأصلي، وقد يطلق على ما لا فائدة فيه، وهو مما ينزه عنه كتاب الله، وقد يكون الزائد حرفًا أو كلمة كما سيمثل لذلك المحاسبي كلَلله، موسوعة كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم للتهانوي ٩٠٢/١، قواعد التفسير لخالد السبت ٩٤٤٨.

<sup>(</sup>٢) هكذا في المخطوط والظاهر أن (من) زائدة كما بين.

<sup>(</sup>٣) ﴿ مَا مَنْعَكَ أَلَا نَسْجُدُ إِذْ أَمْرَأَكُ ﴾.

<sup>(</sup>٤) ذكر المحاسبي كَثَلَّهُ مثالين على الزوائد غرضهما واحد وهو التأكيد، أما المثال الأول فهو في وله بحق : هما تندك نفع فهو في قوله : هما تندك نفع ولا ضر ويقصدون ما عندك نفع وطر، وولا التأكيد النفي. والثاني: في قوله: ﴿وَمَالَ مَا تَبَكَنَّا رَبُّكُما مَنْ هَيْوِ الشَّجَرَةِ إِلَّا أَنْ تَكُونًا مَلْكَيْنٍ أَوْ تُكُونًا مِنَ كَلِيرِينَهِ [الأعراف: ٢٠] فتكرار ﴿تكونا﴾ للتأكيد، والمعنى: إلا أن تكونا ملكين أو من الخالدين.

وكذلك قوله جل ثناؤه: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَسْتَعَفِي أَن يَصْرِبَ مَشَكًا مَّا بَهُوضَةَ ﴾ [البقرة: ٢٦] ﴿مَنَا ﴾ من حروف الزوائد وهي توكيد، وإنما معناه: أن يضرب مثلًا بعوضة فزاد قوله: ﴿مَا ﴾ توكيدًا.

وكذلك قوله: ﴿فَهِمَا نَقْضِهِم﴾ [النساء: ١٥٥] ﴿مَا﴾ زائدة معناه: فبنقضهم ميثاقهم.

وكذلك قوله: ﴿لَهُ مُعَقِّبُتُّ مِّنُ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ. يَعَفَظُونَهُ مِنْ أَمْرٍ اللَّهُ [الرعد: ١١] إنما هو: يحفظونه بأمر الله(١).

وكذلك قوله تعالى: ﴿قُلْ لِلْمُؤْمِنِينَ يَنْفُنُواْ مِنْ أَبْصَـَارِهِمْ﴾ [النور: ٣٠] إنما هو: يغضوا أبصارهم.

وكذلك قوله: ﴿وَمَا وَجَدُنَا لِأَكْثَرِهِم مِّنْ عَهَدٍّ ﴾ [الأعراف: ١٠٢] معناه: ما وجدنا لأكثرهم عهدًا.

﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْهَلَتِهِ كَتِهِ [البقرة: ٣٤] معناه: وقلنا للملائكة.

وكذلك قوله: ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَرْمِدِ ﴾ [البقرة: ٥٤] معناه: وقال موسى لقومه.

وقوله: ﴿أَن يُنَزَّلُ عَلِيَكُم مِنْ خَيْرٍ مِن تَيِّكُمُ ﴾ [البقرة: ١٠٥] معناه: خير ربكم.

وقوله: ﴿وَإِذْ أَوْحَيْتُ إِلَى الْحَوَادِيَّوَ﴾ [المائدة: ١١١] ﴿إِذْ قَالَ اللهُ يَعِيسَيْ﴾ [آل عمران: ٥٥) المائدة: ١١٠] ﴿وَإِذْ عَلَمْتُكَ﴾ [المائدة: ١١٠] وأوحيت وعلمتك(٢).

وقوله: ﴿مَأَنتَ قُلُتَ لِلنَّاسِ﴾ [المائدة: ١١٦] تقرير لا استفهام على

<sup>(</sup>١) مجاز القرآن لأبي عبيدة معمر بن المثني ص٣٢٤.

<sup>(</sup>٢) يعنى: أن إذ في قوله: ﴿ وَإِذْ أَتَّكُ وَفِي قُولُه: ﴿ وَإِذْ عَلَّمْتُكَ ﴾ من الحروف الزوائد.

جهل ليعلمه، كقول الرجل لعبده: أفعلت كذا وكذا يريد تحذيره. وقال جرير(١):

أَلَسْتُمْ خَيْرَ مَنْ رَكِبَ المَطَايَا وَأَنْدَى المَالَمِينَ بُطُونَ رَاحٍ (٢)

ولو كان استفهامًا ما أعطاه عبد الملك<sup>(٣)</sup> على ذلك مئة ناقة برُعاتها<sup>(٤)</sup>.

﴿ إِلَهُ مِنْ ٱنْنَيْنِ ﴾ [النحل: ٥١] إذا أشرك فعل الذكر مع فعل الأنشى غلب فعل الذكر وأذكره.

﴿ وَأَمْسَحُوا بِرُمُوسِكُم وَأَرْجُلَكُم ﴾ [المائدة: ٦] مجرور بالباء (٥)، وهي مشتركة بالكلام الأول من المغسول، والعرب تفعل ذلك، هذا بالجوار للمعنى على الأول فكان موضعه: واغسلوا أرجلكم.

وكقوله: ﴿ يُدْخِلُ مَن يَنَكُهُ فِي رَحَتِهِ وَالطَّلِمِينَ ﴾ [الإنسان: ٣١]، على موضع المنصوب الذي قبله (٢)، والظالمين لا يدخلهم في رحمته. قوله: ﴿ وَإِن كُنُتُم جُدُبًا فَأَظَهُرُوا ﴾ [المائدة: ٦]، واللفظ للواحد

 <sup>(</sup>١) جرير بن عطية بن الخَطَفَى، أحد أشعر أهل الإسلام، وكان جرير متقنًا لفنون الشعر، مع سلاسة في الألفاظ وقلة في التكلف. تُوفِّي سنة (١١٠هـ). سير أعلام النبلاء للذهبي ٤/٩٠٥.

<sup>(</sup>٢) العقد الفريد لابن عبد ربه ١/ ٣٣١.

 <sup>(</sup>٣) عبد الملك بن مروان بن الحكم بن أبي العاص بن أمية الأموي الخليفة، الفقيه،
 أبو الوليد الأموي، تُوفِّي سنة (٨٦هـ). سير أعلام النبلاء للذهبي ٢٤٦/٤.

<sup>(</sup>٤) العقد الفريد لابن عبد ربه ١/ ٣٣١.

 <sup>(</sup>٥) قراءة الخفض هي قراءة ابن كثير وأبي عمرو ورواية شعبة عن عاصم وحمزة وأبي جعفر وخلف العاشر. والباقون بالنصب ﴿وَأَرْبُهُكُمْ ﴾. النشر في القراءات العشر لابن الجزري ٢/ ٢٥٤.

 <sup>(</sup>٦) قال السمين الحلبي: قوله: ﴿وَالْقُلِينِ أَعَدُ لَكُمْ عَلَا إِلَيْكِ [الإنسان: ٣١] منصوب على الاشتغال بفعل يفسره ﴿أَمَدُ لَمْنِي مِن حيث الممنى لا من حيث اللفظ، تقديره: وعذب الظالمين. الدر المصون للسمين الحلبي ٦٧٧/١٠.

والجميع عنه، هو جُنُبٌ وهم جُنُبٌ (١). وأمر بالقسط والمنزلة (٢).

وقوله: ﴿مَا مَنْتَكَ أَلَا شَبَّهُ إِذْ أَمَرَّتُكُ ﴾ [الاعراف: ١٢] «ألا» حرف زائد، إنما معناه: ما منعك أن تسجد.

﴿وَكُمْ مِن فَرْيَةِ أَهَلَكُنْهَا﴾ (٣) [الأعراف: ١٤؛ يعني: وما أهلكنا أمة ﴿إِلَّا وَلِمَا كِنَابُ مَسْلُومٌ ﴾ [الحجر: ١٤، ﴿وَإِن مِن فَرَيَةٍ إِلَّا خَنْ مُهْإِكُومًا﴾ [الإسراء: ١٥٨؛ يعني: وإن من قرية نحن مهلكوها.

## • وأما المُفَصَّل والمَوصُول(٤):

فإن الله على يسقول: ﴿ وَلَقَدْ وَصَلّنَا لَمُمُ الْقَوْلُ لَمَلَهُمْ يَنَذَّكُونَ ﴾ [القصص: ٥٠]، ففصل الكلمة من الكلمة إذا انفردت كل واحدة منهما بمعنى هو المعنى الذي في الأخرى، وكان لا يتم المعنى إلا بتوصلهما جميعًا؛ فهو موصلٌ ومفصل من هذه الجهة؛ وهو كله مفصل من معنى آخر: أن الله جل ذكره بَيّنَه كُلَّه، وهو قوله تعالى: ﴿ وَهُ مِلْكُ مُنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ع

(٥) في المخطوط: (وفصلناه).

 <sup>(</sup>١) قال أبو عبيد: ﴿ وَإِن كُنتُمْ جُنُكُمْ الْأَهْرُولُ ﴾ [المائدة: ٦] الواحد والاثنين والجميع في الذَّكر والأنثى لفظه واحد: هو جنب، وهي جنب، وهما جنب، وهم جنب، وهن جنب، مجاز القرآن ص١٥٥٠.

 <sup>(</sup>۲) هكذًا في المخطوط وموضعها في العمود الأيسر من اللوح ١٣٠ السطر ٦، لكن لم يتبين لي وجه إيرادها ههنا في الكلام على الحروف الزوائد، وربما كان هناك تا أحسل المسلم

 <sup>(</sup>٣) هكذا في المخطوط ربما قصد المؤلف قوله: ﴿ وَمَا الْفَلَكَا بِن قَرْيَةٍ إِلَّا رَهُمًا كِمَاتُ
 مُعْلُوّجُ اللحجر: ٤]. بدلالة الجزء التالي من الآية.

<sup>(</sup>٤) المفصول: هو القول الواضح البين الذي ينفصل به المراد عن غيره، وأما الموصول فهو كما قال المحاسبي: ما لا يتم المعنى إلا بتوصلهما جميعًا. موسوعة كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم للتهانوي ٢٧٥٥/١، الكليات للكفوي ص ٢٦٨: الموصول لفظًا المفصول معنى في القرآن الكريم لخلود العبدلي ص ٢٩.

وقال عز من قائل: ﴿أَعْكِمَتْ ءَايَنَكُو ثُمَّ فُصِّلَتْ مِن لَدُنْ حَكِيرٍ خَبِيرٍ﴾ [هود: ١].

وقال: ﴿وَقَدْ فَصَلَ لَكُمْ مَا حَرَّمَ عَلَيْكُمْ ﴾ [الانحام: ١١٩]، وقال: ﴿وَكُنَّ شَيْءٍ فَصَلْنَهُ تَفْصِيلاً﴾ [الإسراء: ١٦].

وقال ﷺ: ﴿كَنَالِكَ نُفَصِّلُ ٱلْآيَاتِ لِقَوْرِ يَنْفَكَّرُونَ﴾[<sup>(۱)</sup> [بونس: ۲۶]، ﴿كَنَالِكَ نُفَصِّلُ ٱلْآيَاتِ لِقَرْدِ يَعَلَمُونَ﴾ [الاعراف: ۳۲].

﴿ وَلَدُ فَصَّلْنَا ٱلْأَيْتِ لِقَوْمِ يَفْقَهُونَ ﴾ [الأنسمام: ٩٨]، ﴿ وَكُذَلِكَ الْعَسِلُ ٱلْأَيْتِ وَلِتَسْتَهِينَ سَيِيلُ ٱلْمُجْمِينَ ﴾ [الأنمام: ٥٥].

فأنزل الله جل ثناؤه كتابه بلسان العرب، ليفهموا معاني ما أراد فيما أمر به، ونهى عنه، ووصف به نفسه، ووعده ووعيده، وجميع ما نزله، فقال عز من قائل: ﴿ لِلِمَانِ عَرَفِهُ مُّينِ﴾ [الشعراء: ١٩٥].

وكلام العرب له فصول ووصول، ليبين به المعاني، ويفصح به عن المراد، فيصل الكلمة بالكلمة إذا كانت الكلمة الأولى لا تبين عن المعنى وحدها [١٣١] حتى تصل بها كلمة أخرى.

لو قال قائل: «من» لم يدر سامعه ما يريد حتى يصلها «من أين جئت؟».

ولو قال: «قلت» لم يدر ما قال، حتى يقول كذا وكذا.

ولو قال: «أحمد» لم يدر من يريد، حتى يقول: النبي ﷺ، وإني فلان.

<sup>(</sup>١) في المخطوط: «وكذلك نفصل الآيات لعلهم يتذكرون» وهو خطأ.

 <sup>(</sup>٢) في المخطوط: «انظر كيف نفصل الآيات لقرم يفقهون، يبدو أنها التبست على المؤلف أو النساخ بقوله \( وانظر كَيْفَ شُرَفٌ الْآئِتِ تَمَاهُم يَقَفَهُون﴾
 [الأنعام: ٢٥]. والمقصود هو الآية المثبتة.

ولو قال: «سمعت» ما درى سامعه ما سمع حتى يقول: كذا وكذا.
ومنه مفصل يتم المعنى بالكلمة، والكلمتين، والثلاث،
فصاعدًا، فيتم المعنى، ثم يريد المتكلم أن يستأنف كلامًا آخر يبين
عن معنى ثان، فيقطع الكلام الأول عند تمام المعنى، ثم يستأنف
كلامًا ثانيًا يتبين به عن معنى ثان لا على الأول.

لو قال قائل: أحمد كريم، ثم أراد أن يذم إسحاق ولا يدخله في المدح بالكرم؛ فقال: أحمد كريم وإسحاق، لم يدعه حتى يصله. ولو قال: لي على فلان ألف درهم، ثم أراد أن يخبر أن فلانًا قد أوفاه؛ فقال: لي على فلان ألف درهم وفلان.

فلو سكت على قوله: «وفلان» كان ادعاء عليهما جميعًا ألف درهم، فإن قال: وفلان قد أوفاني كان فصل ما بينهما.

وإن ادعى على الأول ألفًا، وفصل الآخر منه بالبراءة له مما كان له، وإنما يفصل الثاني من الأول بأن فصل الكلام بكلام ثان تبين به معنى الثانى من الأول.

كقوله: ذهبت أنا وفلان، فلو سكت عليه كان قد أخبر أنهما ذهبا جميعًا، فإن فصله بكلام مستقبل أبان أنه قد فصل الأول، فقال: ذهبت أنا وفلان لم يذهب معي، فلم يقف على «فلان» فيكون قد أخبر أنه قد ذهب معه، ولكن يبين أنه أُخْرَفُ (١) اسمه بقطع من الذهاب بكلام يدخله بقوله: وفلان يخبر أنه لم يذهب معه، وأنه هو ذهب وحده.

وكذلك قول الله جل ذكره يبين المعنى بالواو فقال: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ مَامَنُوا وَٱلَّذِينَ كَمَادُوا وَٱلنَّصَدَىٰ﴾ [البقرة: ٢٦] ففصل بينهم، ولو قال: ﴿إِنَّ

المقصود عدل اسمه وقطعه عن الذهاب بالكلام الموصول بعده، مقاييس اللغة لابن فارس ٢/٢٤.

الذين آمنوا وهادوا» كان قد فصل بينهما(١).

وكذلك فصل الله، فقال: ﴿هُوَ اللهُ ٱلَّذِى لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَّ عَلِمُ الْفَيْبِ وَاللَّهَائِذَ هُو عَلِمُ المنسِدِ: ٢٧].

وكذلك: ﴿يَسَدِ اللَّهِ الرَّجَنِ الرَّجِيدِ﴾ ولا جـائـز: بـــــم الله والرحلن الرحيم، فيوهم أنهما اثنان.

وكذلك قوله: ﴿ تُحَمَّدُ رَسُولُ اللهِ الفتح: ٢٩] ولا جائز محمد ورسول الله فيكونا اثنين.

ولا يجوز الفصل فيما لا يتم إلا بالوصل، ولا يجوز الوصل فيما لا يتم معناه إلا بالفصل فيمن لم يجهر ذلك؛ فمن الفصل والوصل ما لو وصل المفصول كان في ظاهر تلاوته كفرًا، وكذلك إن فصل الموصول كان في ظاهر تلاوته من كتاب الله على كفرًا.

فمن الموصول الذي لا يجوز قطعه، ومن قطعه كان كافرًا، قوله: ﴿لاّ إِلَهُ ﴾ ويقف نفيًا لله تبارك وتعالى، ولو لم يقف واستأنف كلامًا ليس بوصل، كان كافرًا أيضًا، لو قال: لا إله واستغفر لذنبك، كان قد جحد الله جل وعز.

وكذلك قوله يأمر: ﴿فَأَعَلَمُ أَنَّهُ لَآ إِلَهَ﴾ [محمد: ١٩] ولم يصلها ﴿إِلَّا اللهُ﴾، فهي كلمة أولها نفي لكل إله، فإذا وصلها بقوله: ﴿إِلَّا اللهُ كان توحيدًا لله وحده بنفى كل معبود دونه.

<sup>(</sup>١) صوابه كان قد وصل بينهما.

<sup>(</sup>٢) وردت خمس عشرة مرة أولها في سورة البقرة، الآية: ١٦٤.

<sup>(</sup>٣) وردت في ثلاثة مواضع أولها في سورة النجم، الآية: ٤٥.

<sup>(</sup>٤) هكذا في المخطوط والجادة: ﴿وَاحدًا ﴾.

وكذلك قوله تعالى: ﴿ فَلَ لَا يَعْلَرُ مَن فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ اللَّيَبَ ﴾ [النمل: ٢٥] فلو قطع كان نفي العلم عن الله جل ذكره وعمَّن سواه أن يعلم الغيب، فإذا وصلها بقوله: ﴿ إِلَّا اللَّهُ ﴾ [النمل: ٢٥] كان علم الغيب منتفيًا عمن سوى الله، موصوفا به وحده.

وكذلك قوله عز من قائل: ﴿وَهِندَتُهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا ﴾ (١) [الأنمام: ٥٩].

وكذلك قوله: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَسْتَغَيْءَ ۗ لَا يجوز قطعها فيكون ذمًّا، حتى يصلها بقوله: ﴿أَنْ يَعْرِبُ مَثَلًا مًّا بَعُوضَةً ۗ [البقرة: ٢٦].

وكذلك قوله: ﴿ وَاللَّهُ لَا يَسْتَعْيِهِ حتى يصلها ﴿ مِن ٱلْحَقِّ ﴾ وتن الْحَقِّ الْحَقِّ الْحَقِّ الْحَقِّ الْحَقْ الْحَقْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ الل

وكذلك قوله: ﴿إِنَّمَا قَوْلُنَا لِشَيْءٍ إِذَّا أَرُفَتُهُ أَن تَقُولُ لَهُ ﴾ [النحل: ٤٠] لم يجز أيضًا قطعه إذا لم يبين ما يقول للشيء فقال: ﴿وَاللَّذِينَ هَاجَـُوا فِي اللّهِ ﴾ وصلها فقال: ﴿وَاللَّذِينَ هَاجَـُوا فِي اللّهِ ﴾ [النحل: ٤١].

وأما ما قطع الله تبارك وتعالى المعنى بالقول فلم يصله بمعنى ثاني؛ فيكون معناهما واحدًا مما قطع الأول [١٣٢] ولم يصله بغيره بتمام معنى الأول، واستأنف قوله ثانيًا وصله بمعنى مستقبل ليفرق به بين المعنيين، فيه ما يكون كفرًا؛ لأنه يذم به حتى يقطعه ولا يصله، كقوله تعالى: ﴿لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ إِلَّلَاخِرَةِ مَثَلُ السَّرَةِ ﴾ [النحل: ٢٠] فهذا كلام تام معناه، لو وصله فقال: ﴿وَلِيَّدِيمَ ثُمْ قطع كان كافرًا (٢٠ حتى يصله بقوله: ﴿وَلِيَّدِ النحل: ٢٠]، ولكن يتلوه مستأنفًا فيفردهم عن الله

<sup>(</sup>١) فالوقف على ﴿لَا يَعْلَمُهَا ﴾ وقف قبيح يؤدي لمعنى فاسد.

<sup>(</sup>٢) يعنى: لو كان قاصدًا المعنى الفاسد.

جل ذكره بالمثل السوء، ويفرد الله جل وعز عنهم بالمثل الأعلى.

وقوله: ﴿إِنَّهَا يَسْتَجِبُ ٱلَّذِينَ يَسْمَعُونَ ﴾ [الانعام: ٣٦]، فقطع المستمعين من الموتى ثم قال: ﴿وَالْمَوْقَ يَبْعَثُهُمُ اللهُ ﴾ [الانعام: ٣٦] فوصل المعنى بذكر البعث لهم.

وقوله: ﴿ سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِم مِّنَ أَثَرِ ٱلشَّجُودُ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي ٱلتَّوَرَنَّةِ﴾ ثم استأنف: ﴿ وَمَثَلُمُمْ فِي ٱلْإِنجِيلِ كَرَرَجِ﴾ [الفتح: ٢٩] الآية.

وقوله تعالى: ﴿فَأَوْكَ لَهُمْ ﴾ [محمد: ٢٠]، ثم استأنف: ﴿طَاعَةٌ وَقُولٌ مَّرُوثُ ﴾ [محمد: ٢١] خير لهم (١).

وكذلك قوله تعالى: ﴿وَيَجَمَّلُونَ لِلَهِ ٱلْمَنْتِ سُبْحَنَثُهُ وَلَهُمْ النحل: ٥٧] فلو وقف على قوله: ﴿وَلَهُم فوصله ولم يقطعه منه بمستأنف بقوله: ﴿مَا يَشْتُهُونَ ﴾ [النحل: ٥٧] لكان قد أخبر أنهم قد جعلوا لله البنات ولهم جميعًا.

﴿وَلَهُمْ مّا يَثْتَهُونَ﴾ أخبر أنهم وصفوا الله جل ذكره بأن له البنات، ولم يصفوه بما يشتهون من الذكران، وجل عنهما جميعًا، وإنما ذم الله المشركين حيث يجعلون له ما يكرهون لأنفسهم من البنات، ويجعلون لأنفسهم الذكران، فيجعلون أنفسهم فوق الله جل وعز؛ لتوكيد الحجة عليهم بعد إقرارهم أن الله خالقهم، ثم يجعلون له ما يكرهون لأنفسهم.

وكذلك قوله: ﴿إِنَّ اللَّهَ يُدْخِلُ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُوا الصَّذِلِحَتِ جَنَّتِ تَجْرِي مِن

<sup>(</sup>١) قال الزمخشري: ﴿ ﴿ طَاعَةٌ وَقِلْ مَّرُوتٌ ﴾ كلام مستأنف، أي: طاعة وقول معروف خير لهم. وقيل: هي حكاية قولهم؛ أي: قالوا: طاعة وقول معروف، أمرنا طاعة وقول معروف، وتشهد له قراءة أبي: يقولون طاعة وقول معروف، الكشاف للزمخشري ٤/ ٣٢٤.

قَيْهَا ٱلأَنْهَرُ (١٠ المحمد: ١٦]، تم الكلام لتمام المعنى، لثواب الذين آمنوا، ثم استأنف فقال: ﴿ وَاللَّذِينَ كَثُرُوا يَسَلَّمُونَ وَيُأْكُونَ كُمَّا تَأَكُّلُ الْأَثَمُ وَالنَّالُ مَثْوَى فَمْمَ استأنف فقال: ﴿ وَاللَّذِينَ كَثُرُوا ﴾ لكان قد وصفهم بدخول الجنات مع الذين آمنوا.

وك ذلك: ﴿ يَنْكُمُ أَهْمِطْ بِسَلَيْهِ قِنّا وَثِرَكَتِ عَلَيْكَ وَعَلَىٰ أَمُو مِّمَّن مَّمَاكُ أَمُو مِّمَّن مَّمَاكُ الله الموح ومن معه البركات والسلام، ثم استأنف الأمم من بعده بالمتاع والعذاب، ولم يصل الكلام فيشترك الأمم بعده في السلام والبركات.

وكذلك: ﴿إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ اللّهِ كَمُثَلِ ءَادَمُّ۞ إِلَى قوله: ﴿ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيَكُونُ﴾ [آل عمران: ١٩]، ثم قطع واستأنف فقال: ﴿اَلْحَقُّ مِن زَيِّكِ﴾ [آل عمران: ٢٦] مستأنفًا فوقع الحق مستأنفًا.

وكذلك: ﴿ وَيِعًا هَدَىٰ وَوَيِعًا حَقَى عَلَيْهِمُ ٱلشَّلَلَةُ ﴾ [الاعراف: ٣٠] والمبتدأ في أكثر الأخبار مرفوع، ولكن هذا الموضع نصب الثاني مقطوع من الأول، فجعلهما جميعًا في معنى المفعول بهما؛ يخالف بين معناهما، ثم أَتْبَعَ آخر الفريقين بما حق عليهم من الضلالة، بخلاف الفرقة الأولى التي هداها فقال: ﴿ وَلِيعًا هَدَىٰ ﴾ ثم استأنف فقال: ﴿ وَلِيعًا هَدَىٰ ﴾ ثم استأنف فقال: ﴿ وَلِيعًا حَدَىٰ عَلَيْهُمُ ٱلشَّلَلَةُ ﴾ .

وقوله: ﴿مَنْ بَعَثَنَا مِن مَرْقَلِئاً ﴾ فقطع ثم استأنف: ﴿هَلَذَا مَا وَعَدَ الرَّمَّكُيُّ﴾ [يس: ٥٦]، قالت لهم الملائكة: هذا ما وعد الرحمٰن.

وقـــولـــه: ﴿إِنَّ ٱلْمُلُوكَ إِنَا دَحَكُوا فَرَبَكَ أَنْسَلُوهَا وَجَمَلُوا أَمِّنَهُ أَهْلِهَا أَوْلَةً ﴾ فقطع ثم قال: ﴿وَكَذَلِكَ يَفَكُونَ﴾ [النمل: ٣٤].

<sup>(</sup>١) في المخطوط: «ليدخل الذين آمنوا» وهو خطأ.

وقوله: ﴿ قُلُ لا نُقْسِمُوا ﴾ [النور: ٥٣]: لا تحلفوا، ثم ابتدأ فقال: ﴿ طَاعَةٌ مَعْرُوفَةً ﴾ [النور: ٥٣]؛ معناه: أو طاعة معروفة (١٠).

وقوله: ﴿ وَاللَّهُ يَعَمِلُ يَرَمُ الْقِينَةِ وِنَدُ ﴿ خَلِينَ فِيهِ وَسَلَّهَ لَمُمْ يَرَمَ الْقِينَةِ عَلَا ﴾ [طه: ١٠٠] معناه: وساء ذلك الوزريوم القيامة حملًا.

<sup>(</sup>۱) على تقدير: أو طاعة معروفة أمثل. فتكون طاعة مبتدأ لخبر محذوف، ويمكن أن تقدر على أنها خبر لمبتدأ محذوف؛ أي: أمركم طاعة. الكشاف للزمخشري // ٢٥٠/





والمفصَّل الذي ابتدأه باستثناف ما بعده بتمام الكلام، ولو لم يصله بكلام ثان فليس موصولًا بالأول، فالمفصل لا يخلو من أن يوصل بكلام مستأنف إلا أنه لا يوصل بالأول إنما يوصل بالثالث.

وكذلك قوله: ﴿مَا الْمَسِيعُ ابْتُ مَرْيَمَ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن وَلَهُ الْرَسُلُ هَدْ خَلَتْ مِن الكلام بمعنى إفراد عيسى ﷺ بالرسالة من بعد الرسل قبله، ثم استأنف ذكر أمه فقال: ﴿وَأَمْتُهُ صِدِيقَةٌ ﴾ [المائدة: ٧٥] فكانت أمه مستأنفة عن ذكر الرسالة، فكان وصف الله جل ذكره عيسى بالرسالة كلامًا أولًا، وكان قوله: ﴿وَأَمْتُهُ كَلامًا ثَانِيًا، فلو لم يصله بكلام ثالث فيقول: ﴿مِيدِيقَةٌ ﴾؛ كان قد أضاف إليها الرسالة مع ابنها، فكلُّ مقطوع من الأول فهو موصول أضاف من الكلام، وإنما تركه مضافًا في ظاهر الأول.

وقال الله على: ﴿ يُدْخِلُ مَن يَشَلَهُ فِي رَحْمَتِهِ ﴾ [الإنسان: ٣١]، ثم استأنف: ﴿ وَالطَّلِمِينَ أَعَدَ لَهُمْ عَلَااً أَلِياً ﴾ [الإنسان: ٣١]، فهذا ما ذكر من الفصل؛ لأنه نصب الظالمين بنصب الأول بقوله: ﴿ يُدْخِلُ مَن يَشَلَهُ فِي رَحْمَتِهِ ﴾ فنصب الظالمين ولم يصلهم بمن يشاء أن يدخلهم في رحمته، وأبانهم منهم بما أخبر أنه ﴿ أَعَدُ لَهُمْ عَذَالًا أَلِيًا ﴾، فهذا يلتبس

 <sup>(</sup>١) من بداية قوله: فتم الكلام بمعنى إفراد عيسى 義 بالرسالة. إلى نهاية الكتاب ساقط من النسخة المطبوعة.

۲٦٣ \_\_\_\_\_

في الإعراب؛ لأن المقطوع أكثره مرفوع بالاستثناف كقوله: ﴿يَنْشَيْنَ طَآيِهِكُهُ مِنْ المَعْدَلِةِ عَمْدَانَ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهُ مِنْ اللهِ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ مُنْ أَنْهُمُ أَنَّ اللهُ اللهُ عَلَيْنَ أَنْهُمُ أَنَّ اللهُ اللهُ عَلَيْنِ به من الأول إذا لا يوصل بما يتم المعنى فغير حكمه، ويقطع ليبين به من الأول إذا كان معناهما مختلفين فغير حكمه، وجل الله عن ذلك، فمنه ما يكون كفرًا، ومنه ما يكون عقلًا بغير معنى يعقل.

لو قرأ قارئ: ﴿إِنَّ اللَّهِنَ مَامَنُواْ وَعَلَواْ الصَّلِحَتِ البروج: ١١]، ثم قطعه كان كلامًا معلقًا لا يدري سامعه ما معناه حتى يصله بتمام المعنى، فيقول: ﴿ لَمُمَّ جَنَنَتُ البروج: ١١].

فالكتاب كله مفصَّل وموصَّل بتفريق الله ﷺ المعانى.

وصلَّى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه وسلَّم وحسبنا الله ونمم الوكيل



#### 

### اكخاتكة

أحمدُ الله جلَّ شأنه على تمام هذا البحث، وقد خلصت فيه للتائج التالية:

- ١ جمع المحاسبي إلى العلم العمل، وربط فهم القرآن بهما معًا،
   وقد اتسمت شخصيته بالزهد في الدنيا والانقباض عن الناس.
- ٢ أن المؤلف الإمام الحارث بن أسد المحاسبي هو أول من جمع قدرًا من علوم القرآن في مصنف واحد.
  - ٣ \_ أنه كان متفننًا في التقاسيم والتمثيل عليها.
- عُمن الجوانب الإيمانية التي سلط الضوء عليها المحاسبي كلَفَلَة في بداية الكتاب وأثرها في فهم القرآن، إذ هو ابتداء توفيق وهداية من الله يمنحها من يشاء من عباده المخلصين.
  - - وضوح النزعة الصوفية والزهد في الدنيا في أثناء الكتاب.
- ٦ بيّن الوسائل المُوينة على فهم القرآن، وحصر هذه الوسائل فيما
   يلى:
  - تعظيم القرآن وتوقيره والافتقار إليه.
  - والعمل بما فيه من الأوامر، والانتهاء عمَّا فيه من الزواجر.
- معرفة مكيّه ومدنيّه للوقوف على ظروف النزول والأحوال المصاحة له.
  - معرفة الناسخ والمنسوخ.

- تجنب مناهج المناوئين للقرآن الكريم.
  - معرفة أساليب القرآن في الخطاب.

وأرى أن من المهم العناية بالتقاسيم التي وضعها للناسخ والمنسوخ، مع كون بعضها يدخل تحت البعض الآخر، وأن تدرس في بحث علمي مستقل.

فَهَمُالقُّ رَآنِ وَمَعَانِيْهِ



# الفكارش

- فهرس الآيات الكريمة.
- فهرس الأحاديث والآثار.
- فهرس الأعلام المُترجَمِين.
- فهرس مصطلحات علوم القرآن.
  - فهرس المصادر والمراجع.
    - فهرس الموضوعات.

| الصفحة        | رقمها | طرف الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|---------------|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|               |       | سورة الفاتحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 701           | ٧     | ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيثُ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|               |       | ﴿ مِيرَاطُ النَّذِي أَنْمُنْ عَلَبُهِمْ غَيْرِ الْمَغْشُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا النَّاكِمُ النَّهِمْ وَلَا النَّاكِمُ النَّهُ النَّاكِمُ النَّهُ النَّاكِمُ النَّهُ النَّاكِمُ النَّهُ النَّاكِمُ النَّهُ النَّهُ النَّاكِمُ النَّهُ النَّاكِمُ النَّهُ النَّاكِمُ النَّهُ النَّاكِمُ النَّهُ النَّاكِمُ النَّاكِمُ النَّاكِمُ النَّهُ النَّاكِمُ النَّاكُمُ النَّاكِمُ النَّاكُمُ النَّاكِمُ النَّاكُمُ النَّاكِمُ النَّاكِمُ النَّاكِمُ النَّاكِمُ النَّاكُمُ النَّاكِمُ النَّاكِمُ النَّاكِمُ النَّاكِمُ النَّاكِمُ النَّاكُمُ النَّاكِمُ النَّاكِمُ النَّاكِمُ النَّاكِمُ النَّاكِمُ النَّاكُمُ النَّاكِمُ النَّاكِمُ النَّاكِمُ النَّاكِمُ النَّاكِمُ النَّاكِمُ النَّاكِمُ النَّاكُمُ النَّاكُمُ النَّاكُمُ النَّاكُمُ النَّاكُمُ النَّاكِمُ النَّاكُمُ النَّاكِمُ النَّاكُمُ النَّالِيلُولِ النَّاكُمُ النَّاكِمُ النَّاكُمُ النَّاكُمُ النَّاكُمُ النَّاكُمُ النَّاكُمُ النَّاكُمُ النَّاكُمُ النَّاكُمُ النَّاكُمُ النَّالِيلِي النَّاكِمُ النَّاكُمُ النَّاكُمُ النَّاكُمُ النَّاكُمُ النَّاكُمُ النَّاكُمُ النَّاكِمُ النَّاكُمُ النَّاكُمُ النَّاكِمُ النَّاكِمُ النَّاكُمُ النَّاكُمُ النَّالِيلِيلُولِ النَّالِيلِيلِيلِيلِيلِيلِيلِيلِيلِيلِيلِيلِيل |
| 701           | ٧     | المُنْزَالِينَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|               |       | سورة البقرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 110           | ١     | ﴿الَّمْرَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 701           | ۲١    | ﴿يَنَائَيُمُا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 111           | 40    | ﴿وَيَشِرِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَكِيلُوا ٱلصَّدَلِحَتِ أَنَّ لَهُمْ جَنَّدَتِ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| _ (707 _ 701) | 77    | ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَسْتَخِيء أَن يَضْرِبَ مَثَلًا مَّا بَعُوضَةً فَمَا فَوْقَهَا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Y0X           |       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 707           | ٣٤    | ﴿وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَتَهِكُمْ اسْجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِلْلِيسَ أَبَى﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 707           | ٥٤    | ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ- يَنَقُومِ إِنَّكُمْ ظَلَمْتُمْ أَنْفُسَكُم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 707           | 77    | ﴿إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَالَّذِينَ هَادُوا وَالنَّصَدَىٰ وَالصَّنهِوِينَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 70.           | 98    | ﴿وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَنَقَكُمْ وَرَفَعْنَا فَوْقَكُمُ ٱلظُّورَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 707           | 1.0   | ﴿مَا يَوَدُّ الَّذِيرَے كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِنَابِ وَلَا الْنُشْرِكِينَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ۱۳۷هـ ـ ۱۶۳ ـ | 1.7   | ﴿مَا نَنسَخْ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ عِنْدٍ مِنْهَاۤ أَوْ مِثْلِهَآ ۗ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ١٧٤هـ ـ ٧٤٢   |       | _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ١٨٤           | 110   | ﴿ وَلَهُ ٱلنَّشْرِقُ وَالنَّقْرِبُ ۚ فَأَيْنَمَا تُؤلُّوا فَنَمَّ وَجْهُ اللَّهِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٧٠            | ۱۲۳   | ﴿وَالْتُقُوا يَوْمًا لَا تَجْزِى نَفْشُ عَن لَفْسِ شَيْكًا﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |

فَهَ مُالقُ رُآنِ وَمَعَانِيْهِ

|               |             | فِهرسُ الآياتِ الكريمة                                                                  |
|---------------|-------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
|               |             |                                                                                         |
| الصفحة        | رقمها       | طرف الآية                                                                               |
| ۱۸۹هـ         | ۲۳٦         | ﴿لَا جُنَاحَ عَلَيْكُو إِن طُلَّقَتُمُ ٱللِّسَآةَ مَا لَمْ تَمَسُّوهُنَّ﴾               |
| ١٨٨           | 777         | ﴿ وَإِن طَلَّقْتُمُوهُنَّ مِن قَبْلِ أَن تَمَشُّوهُنَّ ﴾                                |
| 174 _ 371     | <b>የ</b> ቾለ | ﴿ حَنفِظُواْ عَلَ الصَّكَوَتِ وَالصَّكَاوَةِ الْوُسْطَىٰ وَقُومُواْ لِلَّهِ قَانِتِينَ﴾ |
| 171 _ 777     | 78.         | ﴿وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوٰكَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَجًا وَصِيَّةً لِأَزْوَجِهِم        |
| ١٨٨           | 137         | ﴿ وَالْمُطَلِّفَاتِ مَتَنَّا ۚ إِلْمَعْرُونِ ۗ حَقًّا عَلَى ٱلْمُتَّقِينِ ﴾             |
| ١٤٧هـ _ ١٤٧   | Y00         | ﴿ اللَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ ٱلْمَنُّ ٱلْقَيُّومُ ﴾                                 |
| 197           | 707         | ﴿ لَا ۚ إِكَّاءَ فِي الدِّينِّ قَدَ تَبَيَّنَ ٱلرُّشَّدُ مِنَ ٱلمَنِّي ﴾                |
| ۱۱۳ - ۸۳      | 779         | ﴿يُوْقِ الْمِكْمَةُ مَن يَشَاتُهُ                                                       |
|               |             | ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَثُوا إِذَا تَدَايَنَمُ بِدَيْنِ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَكَّمَ   |
| 7.7           | 7.4.7       | مَاحَتُبُوبُ <b>﴾</b>                                                                   |
| 7.7           | ۲۸۳         | ﴿ وَإِن كُنتُمْ عَلَىٰ سَفَرٍ وَلَمْ نَتِجِدُوا كَاتِبًا فَرِهَنُّ مَّفْبُومَهَ ۗ ﴾     |
| _ (7.7 _ 7.0) | 3 1.7       | ﴿ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضُ وَإِن تُبْدُواْ مَا فِي أَنْشُيكُمْ ﴾ |
| 7.7           |             |                                                                                         |
| r•7 _ V•7 _   | 7.4.7       | ﴿لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾                                       |
| Y+X           |             |                                                                                         |
|               |             | سورة آل عمران                                                                           |
| ١٤٧           | ٥           | ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَفْغَىٰ عَلَيْهِ شَيْءٌ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي السَّسَمَآوِ﴾       |
| _ 117 _ 117   | ٧           | ﴿<br>هُوَ الَّذِي أَذِلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ ءَايَثُ ثُعَكَمَتُ ﴾                |
| 117_110       |             | ( , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,                                                 |
| 117           | ٨           | ﴿رَبُّنَا لَا أَيُّغُ قُلُوبًا بَعَدَ إِذْ هَدَيْتَنَا﴾                                 |
| 707 _ 17V     | ٥٥          | ﴿ إِذْ قَالَ آلَةً يُعِيسَونَ إِنِّي مُتَوَفِّيكَ وَرَافِعُكَ إِنَّى ﴾                  |
| 107 _ 101     | ٥٧          | ﴿وَأَمَّا الَّذِيرَ وَاسْتُوا وَعَكِيلُوا الفَسَلِخَتِ فَيُوفِيهِمْ أَجُورُهُمُّ        |
| ۱۷٤هـ ـ ۲٦٠   | ٥٩          | ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ ٱللَّهِ كَمَثَلَ ءَادَمُّ ﴾                                |
| Y7.           | ٦.          | ﴿<br>الْحَقُّ مِن زَّيْكَ فَلَا تَكُنْ مِّنَ النُّمْتَرِينَ﴾                            |
|               | •           | (4) 4,0 1 - 3,0,0 - 7                                                                   |

۱۸٦هـ ـ ۱۸۸

198 \_ 147

74

۲٤

﴿حُ مَتْ عَلَيْكُمْ أَمُّهُ ثُكُمْ وَمَنَاثُكُمْ وَأَغَوْنُكُمْ

﴿ وَالْمُعْصَنِكُ مِنَ ٱللَّسَالَةِ إِلَّا مَا مَلَكُتُ أَتَمَنُكُمُّ

فَهَمُالقُّ رَآنِ وَمَعَانِيْهِ

|             |       | فِهرسُ الآياتِ الكريمة                                                              |
|-------------|-------|-------------------------------------------------------------------------------------|
|             |       | . St                                                                                |
| الصفحة      | رقمها | طرف الآية                                                                           |
| 777         | 91    | ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ ٱلْعَدَاوَةَ وَٱلْبَغْضَاتَـ﴾ |
| 107         | ٩٣    | ﴿لَيْسَ عَلَى ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَصَمِلُوا ٱلصَّالِحَاتِ جُنَاتٌ﴾                 |
| 197 _ 197   | 1.0   | ﴿ يَا أَيُّهِ ٱلَّذِينَ مَامَنُوا عَلَيْكُمْ أَنفُسَكُمْمْ ﴾                        |
| 707         | 11.   | ﴿إِذْ قَالَ اللَّهُ يَنِعِيسَى أَبْنَ مَرْبَمَ أَذْكُرْ يَعْمَتِي عَلَيْكَ﴾         |
| 707         | 111   | ﴿ وَإِذْ أَوْحَيْثُ إِلَى ٱلْحَوَارِتِينَ أَنْ ءَامِنُواْ بِ وَيِرَسُولِي ﴾         |
| 707         | 117   | ﴿وَإِذْ قَالَ اللَّهُ يَنْهِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ ءَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ﴾           |
|             |       | سورة الأنعام                                                                        |
| 7 \$ A      | ١     | ﴿ اَلْحَمَدُ يَلَّهِ الَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضَ﴾                       |
| 7 2 9       | ۲     | ﴿هُوَ الَّذِي خَلَقَكُم مِّن طِينٍ ثُدَّ قَضَىٰٓ أَجَلًا ﴾                          |
| _ 174 _ 171 | ٣     | ﴿وَهُوَ اللَّهُ فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَفِي ٱلأَرْضِ ﴾                                   |
| 179         |       |                                                                                     |
| ١٤٧         | ١٤    | ﴿ قُلْ أَفَيْرَ اللَّهِ أَنَّتِكُ وَلِنَّا فَاطِرِ السَّمَنَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾      |
| 777         | ١٥    | ﴿ فُلَّ إِنَّ أَخَاتُ إِنْ عَصَرَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴾               |
| 179 - 177   | ١٨    | ﴿وَهُوَ ٱلْفَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ. وَهُوَ ٱلْمَكِيمُ ٱلْهَبِيرُ﴾                  |
| 177         | 44    | ﴿ بَلَ لَمُنَّم مَّا كَانُوا يُخْفُونَ مِن فَبَلِّ ﴾                                |
| 709         | ٣٦    | ﴿إِنَّمَا يَسْتَجِبُ ٱلَّذِينَ يَسْمَعُونًا﴾                                        |
| 700         | 00    | ﴿وَكَنَاكِ نُفَصِّلُ ٱلْآيَاتِ وَلِتَسْتَبِينَ سَبِيلُ ٱلْمُجْرِمِينَ﴾              |
| 701         | ٥٩    | ﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِعُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهُمَّ إِلَّا هُوَّ ﴾                    |
| ٥٥٢هـ       | ٦٥    | ﴿ فَلْ هُوَ ٱلْفَادِرُ عَلَىٰ أَن يَبْمَتَ عَلَيْكُمْ عَذَابًا مِن فَوْقِكُمْ ﴾     |
| 144 - 141   | ٦٨    | ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ ٱلَّذِينَ يَخُومُنُونَ فِي ٓ ءَاكِلِنَا فَأَغَرِضْ عَنْهُمْ ﴾    |
| 144         | 79    | ﴿ وَمَا عَلَى ٱلَّذِينَ يَنَّقُونَ مِنْ حِسَابِهِم مِّن شَيْءِ ﴾                    |
| 771         | ٧٠    | ﴿وَذَرِ ٱلَّذِيكَ ٱتَّخَدُّوا دِينَهُمْ لَوِبًا وَلَهُوا﴾                           |
| 171         | ٧٣    | ﴿ وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَتِ وَالأَرْضَ وَالْحَقِّ ﴾                        |
| 137_ 537    | ٩.    | ﴿ أُولَتِكَ ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ فَهُمْ مُهُمُ ٱقْتَدِةً ﴾                       |
|             |       |                                                                                     |

﴿ إِنَّ رَتَكُمُ ٱللَّهُ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَاءُتِ وَٱلْأَرْضَ﴾

﴿ وَسْتَلَهُمْ عَنِ ٱلْقَرْبِيَةِ ٱلَّتِي كَانَتْ حَاضِرَةَ ٱلْبَحْرِ ﴾

﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي عَادَمَ مِن ظُهُورِهُم ذُرِّنَكُهُم ﴾

﴿ وَمَا وَجَدْنَا لِأَكْثَرُهِم بِّنْ عَقَدُّكُ

1.7

٤٣

707

177

٦٤

٥٣

٥٤

1.7

175

177

|               |        | فِهرسُ الآياتِ الكريمة                                                                          |
|---------------|--------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
|               |        | _                                                                                               |
| الصفحة        | رقمها  | طرف الآية                                                                                       |
| 11.           | 174    | ﴿ وَلَقَدْ ذَرَأْنَا لِجَهَنَّدَ كَثِيرًا مِّنَ ٱلْجِينَ وَٱلْإِنْسِيُّ                         |
| 11.           | 191    | ﴿ وَإِن تَدْعُوهُمْ إِلَى ٱلْمُنْكُ لَا يَسْمَعُوُّ ﴾                                           |
| ۱۳۹هـ ـ ۲۱۷ ـ | 199    | ﴿خُدِ ٱلْمَغْوَ وَأَمْرٌ مِٱلْمُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْجَنِهِلِينَ﴾                            |
| 177           |        |                                                                                                 |
| 1.4 - 1.4     | 4 • \$ | ﴿وَإِذَا قُرِتَ ٱلْشَّرَهَانُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ وَأَنصِتُوا لَقَلَّكُمُ تُرْحُونَ﴾             |
|               |        | سورة الأنفال                                                                                    |
| ۲۳۲           | ١      | ﴿يَسْنَلُونَكَ عَنِ ٱلْأَنْفَالِّ قُلِ ٱلْأَنْفَالُ بِنَّهِ وَٱلرَّسُولَيْ﴾                     |
| 11 1.4        | ۲۳     | ﴿ وَلَوْ عَلِمَ اللَّهُ فِيهِمْ خَيْرًا لَّالشَّمَهُمْ ﴾                                        |
| 747           | ٤١     | ﴿وَاعْلَمُواْ أَنَّمَا غَنِمْتُم مِن هَيْءٍ فَأَنَّ بِلَو خُمُسَكُهُ وَلِلرَّسُولِ﴾             |
| 70.           | ۰۰     | ﴿ وَلَوْ تَـرَىٰ إِذْ يَـنَوَفَى الَّذِينَ كَفَرُواْ الْمَلَتَمِكَةُ ﴾                          |
| *** - *18     | ٥٧     | ﴿ وَإِمَّا نَتْقَفَتُهُمْ فِي ٱلْحَرْبِ فَشَرِّدْ بِهِم مَّنْ خَلْفَهُمْ                        |
| 377 _ 977     | 17     | ﴿ وَإِن جَنَحُوا لِلسَّلَمِ فَأَجْنَعُ لَمَا وَتَوَكَّلُ عَلَى ٱللَّهِ ﴾                        |
| 757           | ٦٤     | ﴿يَكَأَيُّهَا النَّيْنُ حَسْبُكَ اللَّهُ وَمَنِ اتَّبَعَكَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ﴾                 |
| ۱۷۱هـ ـ ۲۲۸   | ٥٢     | ﴿يَتَأَيُّهَا النَّبِيُّ كَرِضِ النَّوْمِنِينَ عَلَى الْقِتَالِيُّ﴾                             |
| 171 - 171     | 77     | ﴿ آلَنَنَ خَنَّفَ اللَّهُ عَنكُمْ وَعَلِمَ أَكَ فِيكُمْ مَنْعَفَّا ﴾                            |
| 11.           | ٧٠     | ﴿يَنَائِيمُ النِّيمُ قُل لِمَن فِي أَيْدِيكُمْ مِنَ ٱلْأَسْرَى                                  |
| Y 199         | ٧٢     | ﴿إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَهَاجَرُوا وَجَنهَدُوا بِأَمْرَلِهِمْ وَأَنفُسِيمَ﴾                 |
| 199           | ٧٥     | ﴿وَالَّذِينَ ءَامَثُوا مِنْ بَقَدُ وَهَاجَرُوا وَجَهَدُوا مَمَكُمْ فَأُولَتِكَ مِنكَّرُ﴾        |
|               |        | سورة التوبة                                                                                     |
| 377           | ١      | ﴿بَرَآءَةٌ مِنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ إِلَى الَّذِينَ عَنهَدتُم مِنَ الْمُشْرِكِينَ﴾              |
| ۲۳۰ - ۱۳۰     | ۲      | ﴿ فَيسِيحُوا فِي ٱلأَرْضِ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَأَعْلَمُوا أَنَّكُمْ غَيْرُ مُعْجِزِي اللَّهِ   |
| ٤٧١هـ ع ٢٠٠   | ٥      | ﴿ وَإِذَا السَّلَخَ الْأَنْتُهُو الْمُرْثُمُ فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدُّتُمُومُرُ |
| _             | ***    |                                                                                                 |
| (۲۳۱ _ ۲۳۰)   |        |                                                                                                 |

الله

﴿كَيْفَ يَكُونُ لِلْمُشْرِكِينَ عَهْدُ عِندَ ٱللَّهِ وَعِندَ رَسُولِيهِ ﴾ ﴿ فَانَ تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّكَافَةَ وَمَاتَوُا الزَّكَافَ فَإِخْوَنَكُمْ فِي ﴿ وَإِن نَّكُثُواْ أَيِّمَنَهُم مِّنْ بَعْدِ عَهْدِهِمْ وَطَعَنُواْ فِي دِينِكُمْ ﴾ ﴿ أَلَا نُقَائِلُونَ قَوْمًا نَّكَثُواْ أَيْمَانَهُمْ وَهَمَتُواْ بِإِخْرَاجِ الرَّسُولِ ﴾ ﴿ وَهُم بَدَهُوكُمْ أَوَّلَكَ مَرَّوَّ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَيَشْفِ مُدُودَ قَوْمِ مُؤْمِناتُ هُمَا كَانَ لِلْمُشْرِكِينَ أَن يَعْمُرُوا مَسَنجدَ الله ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِنَّمَا الْمُشْرِكُونَ نَجَسُّ ﴾ ﴿ فَنَالُوا الَّذِيكَ لَا تُوْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَا بِٱلَّهِ مِ ٱلَّاخِرِ ﴾ ﴿ أَقَّٰكَ ذُوّا أَخْبَارَهُمْ وَرُهْبَكُنَّهُمْ أَرْبَكَابًا مِّن دُونِ ٱللَّهِ ﴾

﴿ اَسْتَغْفِرْ لَمُنْمُ أَوْ لَا شَتَغْفِرْ لَمُنْهُ

يَعِدُونَ مَا يُنْفِقُونَ حَرَبُهُ

﴿ فَإِن رَّجَعَكَ ٱللَّهُ إِلَى طُآلِهُ فِي يَنْهُمْ فَأَسْتَغَذُنُوكَ لِلْحُرُوجِ ﴾

﴿ لَتُسَ عَلَى ٱلضُّعَفَآ وَلَا عَلَى ٱلْدَرْضَىٰ وَلَا عَلَى ٱلَّذِينَ لَا

﴿ وَلَا نُصَلِّ عَلَىٰ أَحَدِ مِنْهُم مَّاتَ أَبَّدًا وَلَا نَقُمْ عَلَى قَرْمِةٍ ﴾

﴿ يَمْ تَذِرُونَ إِلَيْكُمْ إِذَا رَجَعْتُمْ إِلَيْهُمْ قُل لَّا تَعْتَ إِرُواكِ

﴿إِنَّ عِـدَّةَ الشُّهُورِ عِندَ اللَّهِ آثَنَا عَشَرَ شَهْرًا فِي كِتَبِ اللَّهِ ﴾ ﴿ اَنفِرُوا خِفَافًا وَثِقَ الَّا وَجَنهِ لَنُوا إِلْمُوْلِكُمْ وَأَنْشِكُمْ فِي سَبِيلِ

﴿ إِنَّمَا يَسْتَقَدِنُكَ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِ ﴾ ﴿ وَلَوْ أَنَّهُ مُدْ رَضُوا مَا مَا تَنْهُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَقَالُواْ حَسَّبُنَا اللَّهُ ﴾ ﴿ يَكِفُوكَ بِاللَّهِ لَكُمُ لِيُرْشُوكُمْ وَاللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالْمَثُ أَحَثُ أَن يُرْشُوهُ

09 77 ﴿ الَّذِيكَ يَلْمِزُوكَ الْمُطَّوِّعِينَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ فِي الصَّدَقَاتِ ﴾

٧٩ ۸٠

۸٣ ٨٤

98

17. ٩١

فَهَمُالقُّ رَآنِ وَمَعَانِيْهِ

1771

377

277

777

277

74.

74.

779

۰۳۲ه

277

1771

244

727

724

۱۸۱هـ

119

۱۸۲هـ

179

(111 = - 111)

\_ YYE \_ 1VE

رقمها

11

۱۲

۱۳

١٤

17

44

49

3

77

٤١

٤٥

|             |       | فِهرسُ الآياتِ الكريمة                                                           |
|-------------|-------|----------------------------------------------------------------------------------|
|             |       | -50                                                                              |
| الصفحة      | رقمها | طرف الآية                                                                        |
| 03 _ 771    | 1.0   | ﴿وَقُلِ اغْمَلُوا مُسَكِرَى اللَّهُ مَكَكُمُ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ ﴾      |
| ۱۸۱هـ ـ ۱۸۲ | 115   | ﴿ مَا كَاكَ لِلنَّهِي وَالَّذِينَ مَامَنُوا أَن يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ ﴾ |
| 741         | 177   | ﴿وَمَا كَاتَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَنفِرُوا كَاقَلَهُ ﴾                              |
|             |       | سورة يونس                                                                        |
| 110         | ١     | ﴿ الَّهُ قِلْكَ ءَايَتُ الْكِنَابِ الْحَكِيدِ ﴾                                  |
| 100 _ 10    | 7 £   | ﴿ إِنَّمَا مَثَلُ الْحَيَوٰةِ الدُّنْيَا كُمْلَةٍ أَنزَلْنَهُ مِنَ السَّمَلَةِ﴾  |
| ٦٧          | ٥٧    | ﴿يَتَأَيُّنَّا النَّاسُ قَدْ جَآءَتُكُم مَوْعِظَةٌ مِن زَيْكُمْ ﴾                |
| 119         | ٦٤    | ﴿لَهُمُ ٱللَّمْرَىٰ فِي ٱلْمَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا وَفِى ٱلآخِرَةِ ﴾                 |
| 737         | ٧٣    | ﴿ فَكَلَّاهُوهُ فَنَجَيَّنَهُ وَمَن مَّعَهُ. فِي الْقُلْكِ ﴾                     |
| 119         | ٩.    | ﴿وَجَوَزُنَا بِبَنِيَ إِسْرَهِ بِلَ ٱلْبَحْرَ﴾                                   |
| 17 119      | 47    | ﴿ فَالْيَوْمُ نُشَمِّيكَ بِبَكَنِكَ لِنَكُونَ لِمَنْ خَلَفَكَ ءَايَةً ﴾          |
|             |       | سورة هود                                                                         |
| 700         | ١     | ﴿الَّرْ كِنَابُ أَعْرَكَتُ ءَايَنْتُمُ ثُمَّ فَعَيَلَتَ﴾                         |
| 11.         | ۲.    | ﴿ أُوْلَئِكَ لَمْ يَكُونُوا مُعْجِزِينَ فِي ٱلْأَرْضِ﴾                           |
| 77.         | ٤٨    | ﴿ قِيلَ يَنْوُجُ أَهْمِطُ بِسَلَنِهِ مِنَّا وَتَرَكَّنتِ﴾                        |
| 17 119      | 9.4   | ﴿يَقْدُمُ قَوْمَهُ, يَوْمَ ٱلْقِينَـمَةِ فَأَوْرَدَهُمُ ٱلنَّـازُّ﴾              |
|             |       | سورة يوسف                                                                        |
| 44          | 1     | ﴿الَّهُ قِلْكَ ءَايَنَتُ ٱلْكِئنَبِ ٱلْشِينِ﴾                                    |
| ٧٨          | ٣     | ﴿ نَحْنُ نَقْشُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ ٱلْقَصَصِ ﴾                                    |
| ۸۹          | ٣٨    | ﴿وَاتَّبَعْتُ مِلَّهَ مَابَآءِى إِنْزِهِيمَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَۗ﴾             |
| 97          | ٧٦    | ﴿ فَهَدَاً بِأَوْمِينِهِمْ قَبْلَ وِعَآهِ أَخِيهِ ﴾                              |
| 70.         | ٨٢    | ﴿وَسْئَلِ ٱلْفَرْيَةَ ٱلَّتِي كُنَّا فِيهَا﴾                                     |
| 737         | 1     | ﴿وَرَفَعَ أَبُويَهِ عَلَى ٱلْمَرْشِ وَخَرُّوا لَهُر سُجَدًّا﴾                    |

| هٔ مُوالقُّ زَآنِ وَمَعَانِيْهِ | فَ    | YA•                                                                                 |
|---------------------------------|-------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| *. * .b                         | 1. 1  |                                                                                     |
| <u>الصفحة</u>                   | رقمها | طرف الآية                                                                           |
| ۸۹                              | 111   | ﴿لَقَدْ كَاكَ فِي فَصَمِهِمْ عِبْرَةً لِأَوْلِي الْأَلْبَابُ                        |
|                                 |       | سورة الرعد                                                                          |
| 110                             | ١     | ﴿الْمَرَّ قِلْكَ ءَايَنتُ ٱلْكِتَابُّ وَالَّذِيَّ أَنزِلَ إِلْيَكَ﴾                 |
| 180                             | ٦     | ﴿ وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِالسَّيِنْتَةِ قَبْلَ ٱلْحَسَنَةِ ﴾                          |
| 707                             | 11    | ﴿لَهُ مُعَقِّبَكُ ُّ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ يَحْفَظُونَهُۥ﴾           |
| ٦٥                              | 19    | ﴿ أَفَنَن يَعْلَمُ أَنْنَا أَنْكِ إِلَيْكَ مِن زَيِّكَ ٱلْحَقُّ﴾                    |
| ٧٧ _ ٣٢١                        | ۳١    | ﴿وَلَوْ أَنَّ قُرْءَانَا سُيۡرِتَ بِهِ ٱلْمِبَالُ أَوْ قُطِعَتْ بِهِ ٱلأَرْضُ﴾      |
|                                 | ٣٩    | ﴿يَمْحُواْ اللَّهُ مَا يَشَآهُ وَيُثْبِثُ وَعِندَهُۥ أَمُّ ٱلْكِتَبِ﴾               |
|                                 |       | سورة إبراهيم                                                                        |
| 777                             | 44    | ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ بَدَّلُوا نِعْمَتَ اللَّهِ كُثْرًا ﴾                  |
| 7 2 7                           | ٤٨    | ﴿يَوْمَ ثُبَدَّلُ ٱلأَرْضُ غَيْرَ ٱلأَرْضِ وَالسَّمَوَتُ ﴾                          |
| 7 2 7                           | ٤٩    | ﴿وَتَرَى ٱلْمُجْرِمِينَ يَوْمَهِـ لِمُقَرِّينَ فِي ٱلْأَصْفَادِ﴾                    |
| 7 2 7                           | ۰۰    | ﴿سَكَرَابِيلُهُم مِّن قَطِرَانِ وَتَقْشَىٰ وُجُوهَهُمُ ٱلنَّـارُ﴾                   |
|                                 |       | سورة الحجر                                                                          |
| 408                             | ٤     | ﴿وَمَا أَهَلَكُنَا مِن قَرْيَةٍ إِلَّا وَلَمَا كِكَابٌ مَعْلُومٌ ﴾                  |
| ۱۷۳هـ _ ۲۲۱                     | ٨٥    | ﴿وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَّا ۚ إِلَّا بِٱلْحَقِّ ﴾ |
| 7 2 7                           | AV    | ﴿وَلَقَدْ ءَالَيْنَكَ سَبَّهَا مِّنَ ٱلْمَتَانِى وَٱلْقُرْءَانَ ٱلْعَظِيمَ﴾         |
| 7 2 7                           | ٨٨    | ﴿ لَا نَمُذَنَّ عَبْنَكَ إِلَىٰ مَا مَنَّعَنَا بِهِۦ أَزَوَجُنا مِّنْهُمْ ﴾         |
|                                 |       | سورة النحل                                                                          |
| 117                             | ١     | ﴿ أَنَّهُ أَشُرُ اللَّهِ فَلَا نَسْتَعْجِلُونُ ﴾                                    |
| ٥٢                              | ۱۳    | ﴿وَمَا ذَرَأَ لَكُمْ فِ ٱلْأَرْضِ ثُمَّيْفًا ٱلْوَثَاءُ ﴾                           |
| _ 178 _ 178                     | ٤٠    | ﴿إِنَّمَا قَوْلُنَا لِنَفَى ۚ إِذَا أَرُدْنَهُ أَن نَقُولَ لَهُ كُن فَيَكُونُ       |
| Y0A                             |       |                                                                                     |

| =  '^'  =    |       |                                                                                                       |
|--------------|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الصفحة       | رقبها | طرف الآية                                                                                             |
| Y0X          | ٤١    | ﴿وَالَّذِينَ هَاجَـُرُواْ فِي اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مَا ظُلِمُوا﴾                                       |
| 709          | ٥٧    | ﴿وَيَجْعَلُونَ لِلَّهِ ٱلْبَنَاتِ شَبْحَنَنَةٌ وَلَهُم مَّا يَشْتَهُونَ﴾                              |
| Y0X          | ٦.    | ﴿لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ مَثَلُ ٱلسَّوْةِ ﴾                                           |
| <b>7</b> £ A | 9.4   | ﴿ فَإِذَا فَرَأْتَ ٱلْقُرْءَانَ فَاسْتَعِدْ بِاللَّهِ مِنَ ٱلشَّيَطَانِ ٱلرَّحِيدِ﴾                   |
| ١٨٣          | 11.   | ﴿ ثُمَّةً إِنَّ رَبُّكَ لِلَّذِينَ هَاجَكُواْ مِنْ بَعْدِ مَا فَتِسْنُواْ ﴾                           |
| 1.9          | ۱۲۸   | ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلَّذِينَ ٱنَّقَوا وَٱلَّذِينَ هُم تُحْسِنُونَ                                   |
|              |       | سورة الإسراء                                                                                          |
| 7 £ 9        | 11    | ﴿وَيَيْعُ ٱلْإِنْسَنُ بِالشَّرِ دُعَآدَهُ بِالْمَارِّ﴾                                                |
| 787          | ١٥    | ﴿مَّنِ آهْتَدَىٰ فَإِنَّمَا يَهْتَدِى لِنَفْسِيدُ ﴾                                                   |
| 178 _ 178    | 17    | ﴿وَإِذَا أَرُدُنَا أَن تُتْبِلِكَ فَرْيَةً أَمْرُنَا مُتْمَوْبِهَا فَفَسَقُوا فِنهَا﴾                 |
| _ 171 _ 177  | 23    | ﴿قُلُ لَوْ كَانَ مَعَلَهُ ءَالِمَةٌ كَمَا يَقُولُونَ إِنَا لَائِنَغَوَا إِلَىٰ نِى ٱلْمَرْفِ سَبِيلًا |
| 179          |       |                                                                                                       |
| 1.4          | ٤٧    | ﴿ غَنْ أَمَّاكُمْ بِمَا يَسْتَمِمُونَ بِدِيهِ                                                         |
| ١٧٣          | ٥٤    | ﴿وَمَا ۚ أَرْسَلْنَكَ عَلَيْهِمْ وَكِيلًا﴾                                                            |
| 171          | ٥٥    | ﴿وَرَبُّكَ أَعْلَمُ بِمَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ﴾                                                 |
| 405          | ٥٨    | ﴿وَإِن يِّن قَرْيَةِ إِلَّا غَنْ مُمْلِكُوهَا قَبْلَ يَوْرِ ٱلْقِيكَمَةِ﴾                             |
| 787          | ١     | ﴿ قُلُ لَّوْ أَنْتُمْ تَمْلِكُونَ خَزَايِنَ رَحْمَةِ رَبِّيَّ إِنَا لَأَنْسَكُمْ ﴾                    |
| ٧٦           | ١٠٧   | ﴿فُلْ ءَايِنُوا بِدِ: أَوْ لَا نُؤْيِنُوا ﴾                                                           |
| ٧٦           | ۱۰۸   | ﴿وَيَقُولُونَ شُبَّحَنَ رَبِّناً إِن كَانَ وَعْدُ رَبِّنا لَمُفْعُولًا﴾                               |
| ٧٦           | 1 • 9 | ﴿وَيَضِرُّونَ لِلْأَذْقَانِ يَبْكُونَ وَيَزِيلُهُمْ خُشُوعًا﴾                                         |
| _ 191 _ 07   | 11.   | ﴿ وَأَلِ ٱدْعُوا اللَّهَ أَوِ ٱدْعُوا ٱلرَّمْنَاتِ ﴾                                                  |
| 195          |       |                                                                                                       |
|              |       | سورة الكهف                                                                                            |
| 181 _ 119    | **    | ﴿وَٱتْلُ مَا أُوحَى إِلَيْكَ مِن كِتَابِ رَبِّكُ ﴾                                                    |

| هَمُ القُرْآنِ وَمَعَانِيْهِ | وَ    | YAY                                                                                    |
|------------------------------|-------|----------------------------------------------------------------------------------------|
| الصفحة                       | رقبها | طرف الآية                                                                              |
| 170 _ 107                    | ۳٠    | <br>﴿إِنَّ اللَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِيحَتِ إِنَّا لَا نُضِيعُ﴾            |
| ٧٨                           | 1.9   | ﴿ فَلَ لَوْ كَانَ ٱلبَّثُرُ مِدَادًا لِكَلِمُدَتِ رَفِّ ﴾                              |
|                              |       | سورة مريم                                                                              |
| ٧٦                           | ٥٨    | ﴿ أُولَٰكُ كَ ٱلَّذِينَ أَنْهُمُ ٱللَّهُ عَلَيْهِم مِنَ ٱلنَّذِينَ ﴾                   |
| 191                          | 7.5   | ﴿وَمَا نَنَزَّلُ إِلَّا بِأَمْرِ رَبِّكُ ﴾                                             |
|                              |       | سورة طه                                                                                |
| 179 _ 177                    | ٥     | ﴿ ٱلرَّحْنَىٰ عَلَى ٱلْمَدْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾                                              |
| ١٣٠                          | ٧١    | ﴿ قَالَ مَامَنتُمْ لَهُ مَبْلَ أَنْ مَاذَنَ لَكُمْ ﴾                                   |
| _ 108 _ 189                  | ٨٢    | ﴿ وَإِنِّى لَغَفَّارٌ لِيَن تَابَ وَيَامَنَ ﴾                                          |
| 377                          |       |                                                                                        |
| 177                          | ١     | ﴿مَّنْ أَمْرَضَ عَنْهُ فَإِنَّهُ يَعْمِلُ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ وِنْظَ﴾                  |
| 177                          | 1.1   | ﴿خَلِينَ فِيدٍّ وَسَلَّةً لَمُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ مِمْلاً﴾                          |
| ٧٧ _ ٧٦                      | ۱۲۳   | ﴿ قَالَ ٱهْرِطَا مِنْهَا جَمِينًا ۚ بَعْشُكُمْ لِبَعْضِ عَدُوٍّ ﴾                      |
|                              |       | سورة الأنبياء                                                                          |
|                              |       | ﴿يَمْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَكُمْ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ      |
| - 187 - 187                  | 44    | اَرْتَعَنَىٰ ﴾                                                                         |
| 781                          |       |                                                                                        |
| P37                          | ٣٧    | ﴿ غُلِقَ ٱلْإِنْسَانُ مِنْ عَجَلِّ سَأَثْرِيكُمْ ءَايَنِقِ فَلَا تَسْتَعْجِلُونِ﴾      |
| 104                          | ٨٧    | ﴿وَذَا ٱلنَّونِ إِذِ ذَّهَبَ مُعَاضِبًا﴾                                               |
| 14 148                       | 4.4   | ﴿ إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ حَصَبُ جَهَنَّمَ﴾                      |
| _ 78+ _ 188<br>781           | 1.1   | ﴿إِنَّ الَّذِينَ سَبَقَتْ لَهُم مِنَّنَا الْمُسْنَةِ أُولَتِهِكَ عَنَّهَا مُبْعَدُونَ﴾ |

| فِهرسُ الآياتِ الكريمة                                                                        |       |             |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|-------|-------------|
| طرف الآية                                                                                     | رقمها | الصفحة      |
| سورة الحج                                                                                     |       |             |
| ﴿ أَذِنَ لِلَّذِينَ يُفَنَّتُلُوكَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُواْ ﴾                                    | 44    | 371 _ 191 _ |
|                                                                                               |       | 177         |
| ﴿وَمَا ۚ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ وَلَا نَبِتِمِ إِلَّا ۚ إِنَا تَمَنَّىٰ ﴾      | ٥٢    | ۱٦٣         |
| ﴿وَالَّذِينَ هَاجَـُواْ فِي سَكِيلِ اللَّهِ ثُـدَّ فُتِــلُوْا أَوْ مَنَاثُواْ﴾               | ٥٨    | 175         |
| ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا أَرْكَعُوا وَاسْجُدُوا وَاعْبُدُوا رَبَّكُمْ ﴾             | ٧٧    | 757         |
| ﴿وَجَنْهِدُواْ فِي اللَّهِ حَقَّ جِهَادِهِ مُونَ الْمُتَبَدِّكُمْمُ                           | ٧٨    | 177         |
| سورة المؤمنون                                                                                 |       |             |
| ﴿ فَذَرُهُمْ فِي غَشَرَتِهِمْ حَتَّى حِينٍ ﴾                                                  | ٥٤    | 171         |
| ﴿ اَلَمْ نَكُنْ ءَايَتِي ثُنْلَ عَلَيْكُرْ فَكُشُمْ بِهَا ثُكَلِّبُونَ ﴾                      | 1.0   | 1.1         |
| سورة النور                                                                                    |       |             |
| ﴿الزَّانِيَةُ وَالزَّائِي فَاجْبِلِدُوا كُلِّ وَيَوْمِ تِنْهُمَا مِأْتَةَ جَلَلْتَّةٍ﴾        | ۲     | ۲۷۱ه _ ۲۲۰  |
| ﴿ٱلزَّافِ لَا يَنكِمُ إِلَّا زَانِيَةً أَوْ مُشْرِكَةً﴾                                       | ٣     | 7.1         |
| ﴿وَالَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَرَ يَأْثُوا بِٱرْبَعَةِ شُهَلَةً﴾               | ٤     | 377         |
| ﴿قُل لِلنَّوْمِنِينَ يَعُضُّوا مِنْ أَبْصَنَارِهِمْ وَيَحْفَظُواْ فُرُوجَهُدًّ﴾               | ٣.    | 707         |
| ﴿وَأَنكِوْهُوا ٱلْأَيْمَٰنِ مِنكُرٌ وَالصَّالِحِينَ مِنْ عِبَادِكُمْرٌ وَلِمَآيِكُمْ ۗ        | ٣٢    | 7.7         |
| ﴿ أَلَّ نَرَ أَنَّ اللَّهَ يُدَّنِي صَالًا ثُمَّ يُؤلِّكُ بَيْنَدُ ﴾                          | ٤٣    | 787         |
| ﴿وَاقْسَمُواْ بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ لَهِنْ أَمْرَتُهُمْ لَيَخْرُضُّكُ                | ٥٣    | 771         |
| ﴿ لَيْسَ عَلَى ٱلْأَغْمَىٰ حَرَجٌ وَلَا عَلَى ٱلْأَعْمَجِ حَرَجٌ ﴾                            | 17    | 747         |
| سورة الفرقان                                                                                  |       |             |
| ﴿ قَالُواْ سُنْحَنَكَ مَا كَانَ يَـلْبَغِي لَنَّا أَن نَتَخِذَ مِن دُونِكِ مِنْ أَوْلِيَاتَهُ | ١٨    | 7 £ 9       |
| ﴿أَصْحَنُ ٱلْجَنَّـةِ يَوْمَهِـذِ خَيْرٌ مُسْتَقَرًّا وَأَحْسَنُ مَقِيلًا﴾                    | 37    | ٧٠          |
| ﴿ قُلْ مَا أَسْتُلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرِ ﴾                                                | ٥٧    | ۲0.         |

7 2 9

٧٦

|             |       | فِهرسُ الآياتِ الكريمة                                                                                    |
|-------------|-------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|             |       | - 51                                                                                                      |
| الصفحة      | رقمها | طرف الآية                                                                                                 |
| 188         | ٨٤    | ﴿ مَن جَانَهُ بِالْمُسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ مِنْهَا ﴾                                                       |
|             |       | سورة المنكبوت                                                                                             |
| ١٨٣         | ١     | ﴿الَّهُ ﴾                                                                                                 |
| ١٨٣         | ۲     | ﴿ أَحَسِبَ ٱلنَّاشُ أَن يُتَرَّكُواْ أَن يَقُولُواْ ءَامَكَتَا وَهُمْ لَا يُقْتَـنُونَ﴾                   |
|             |       | ﴿ وَلَقَدْ فَنَنَّا ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمٌّ فَلَيْقُلَمَنَّ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ صَدَقُواْ وَلَيَعْلَمَنَّ |
| 14.         | ٣     | ٱلكنديين                                                                                                  |
|             |       | ﴿ وَلَا تُجَدِلُوا أَهْلَ الْكِتَابِ إِلَّا بِالَّذِي مِنَ أَحْسَنُ إِلَّا الَّذِينَ                      |
| ***         | ٤٦    | طْلَمُواْ مِنْهُمَّ ﴾                                                                                     |
|             |       | سورة السجدة                                                                                               |
| _ 179 _ 17V | ٥     | ﴿يُدَيِّرُ ٱلْأَشَرَ مِنَ ٱلسَّمَاءِ إِلَى ٱلْأَرْضِ ثُمَّ يَسْرُجُ إِلَيْهِ﴾                             |
| 14.         |       | _                                                                                                         |
| 70.         | 17    | ﴿ وَلَوْ نَرَىٰۚ إِذِ ٱلْمُجْرِيُونَ نَاكِشُوا رُءُوسِهِمْ عِندَ رَبِّهِمْ ﴾                              |
| 771         | ٣.    | ﴿ فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ وَأَنْظِرْ إِنَّهُم مُّنتَظِرُونَ﴾                                                  |
|             |       | سورة الأحزاب                                                                                              |
| ۲۳۲ _ ۲۰۰   | ٦     | ﴿ النَّبِيُّ أَوْكَ بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ وَأَزْفَجُهُۥ أَمْهَانُهُمْ ۗ                      |
| 179 - 119   | ٤٠    | ﴿مَا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَّا أَحَدٍ مِّن رِّجَالِكُمْ وَلَكِن رَّسُولَ ٱللَّهِ﴾                            |
| 100         | ٤٧    | ﴿وَيَشِي ٱلْمُؤْمِنِينَ بِأَنَّ لَمُتُم مِّنَ ٱللَّهِ فَضَلَا كَبِيرًا﴾                                   |
| _ 19+ _ 144 | ٤٩    | ﴿يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَا نَكَحْتُمُ ٱلْمُؤْمِنَاتِ﴾                                       |
| 191         |       |                                                                                                           |
|             |       | ﴿ يَكَانُّهُمُ الَّذِينَ مَامَثُوا لَا مَدْخُلُوا بُيُوتَ النَّبِيِّ إِلَّا أَب يُؤْدَنَ                  |
| Y0X         | ۳٥    | نگم <b>﴾</b>                                                                                              |
| 777 _ 737   | ٥٦    | ﴿ إِنَّ اللَّهَ وَيَلَتَهِكَنَّهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ ﴾                                           |
|             |       |                                                                                                           |

| هٔ مُوالقُ وَآنِ وَمَعَانِيْهِ | فَ    |                                                                                            |
|--------------------------------|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| الصفحة                         | رقمها | طرف الآية                                                                                  |
|                                |       | سورة سبا                                                                                   |
| 137                            | ٤٧    | ﴿ فَلَ مَا سَأَلَتُكُمْ مِنْ أَجْرِ فَهُوَ لَكُمَّ ۚ إِنَّ أَجْرِيَ إِلَّا عَلَى اللَّهِ ﴾ |
|                                |       | <b>سورة فاطر</b>                                                                           |
| _ 179 _ 17V<br>18•             | ١٠    | ﴿مَن كَانَ يُرِيدُ الْمِزَةَ فَلِقَو الْمِزَةُ جَيِيمًا ﴾                                  |
| 789                            | **    | ﴿ أَلَدْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآدَ﴾                                 |
| 41                             | 44    | ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَتْلُورَكَ كِتَنَبَ ٱللَّهِ وَأَفَىامُوا ٱلصَّمَلُوةَ﴾                   |
| 91                             | ۳.    | ﴿ لِرُوَقِيَهُ مَد أَجُورَهُمْ وَيَزِيدَهُم مِن فَضْلِهِ ﴾                                 |
|                                |       | سورة يس                                                                                    |
| 77                             | 44    | ﴿وَالْقَمَرَ قَدَّرْنَهُ مَنَاذِلَ حَقَّ عَادَ كَٱلْعُرْجُونِ ٱلْقَدِيرِ﴾                  |
| Y7.                            | ۲٥    | ﴿قَالُواْ يَكُونَكُنَا مَنْ بَعَثَنَا مِن مَّرْقَائِنًا ﴾                                  |
|                                |       | سورة الصافات                                                                               |
| 7 £ A                          | 77    | ﴿ مِن دُونِ اللَّهِ فَاهْدُوكُمْ إِلَى مِنزلِكِ الْمُمِّيمِ ﴾                              |
| ١٣٨                            | 99    | ﴿وَقَالَ إِنِّى ذَاهِبُ إِلَىٰ رَقِى سَيْمْدِينِ﴾                                          |
| ١٣٨                            | 1     | ﴿وَيِّ هَبْ لِي مِنَ ٱلصَّالِمِينَ﴾                                                        |
| ۱۳۸هـ                          | 1.1   | ﴿فَبَشَّرْنَكُ بِقُلَادٍ خَلِيدٍ﴾                                                          |
| ۱۳۸هـ                          | 1.7   | ﴿ فَلَمَّا بَلَغَ مَمَهُ السَّمْمَ فَحَالَ بَئِنَيَّ إِنِّ أَرْىٰ﴾                         |
| ۱۳۸هـ                          | 1.5   | ﴿ لَلَّنَّا أَشَلَمَا وَتَلَدُّ لِلْجَبِينِ ﴾                                              |
| ۱۳۸هـ                          | ١٠٤   | ﴿وَنَكَدَيْنَهُ أَن يَكَايِرُهِ بِيدُ﴾                                                     |
| ۱۳۸هـ                          | 1.0   | ﴿فَدْ صَدَّفْتَ الزُّءَيُّ إِنَّا كَتَاكِ نَجَزِي ٱلْمُحْسِنِينَ﴾                          |
| ۱۳۸هـ                          | 1.1   | ﴿ إِنَّ هَٰذَا لَكُورٌ الْبُعَرُ الْبُعِرُ الْبُعِرُ الْبُعِينُ ﴾                          |
| ۱۳۸هـ                          | 1.4   | ﴿وَقَانَيْنَهُ بِدِنْجِ عَلِيمٍ                                                            |
| ۱۳۸ه                           | ۱۰۸   | ﴿وَتَرَكُّنَا عَلَيْمِ فِي ٱلْآخِرِينَ﴾                                                    |

|               |       | فِهرسُ الآياتِ الكريمة                                                                     |
|---------------|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
|               | 11    | 7 Štr 1 k.                                                                                 |
| <u>الصفحة</u> | رقمها | طرف الآية                                                                                  |
| ۱۳۸ هـ        | 1 • 9 | ﴿ سَلَمُ عَلَىٰ إِرْهِيمَ ﴾                                                                |
| ۱۳۸ هـ        | 11.   | ﴿كَنَاكِ نَبْرِي ٱلْمُحْسِنِينَ﴾                                                           |
| ۱۳۸ هـ        | 111   | ﴿وَيَشَرَّنُهُ بِإِسْحَنَّى نَبِيًّا مِّنَ ٱلصَّالِحِينَ﴾                                  |
| 727           | ۱۷۷   | ﴿ فَإِذَا نَزُلُ بِسَاحَنِهِمْ فَسَلَةً صَبَاحُ الشَّدَينِينَ ﴾                            |
|               |       | سورة ص                                                                                     |
| ٥ ـ ۲۷        | 44    | ﴿كِنَابُ أَنزَلْتُهُ إِلَيْكَ مُبَرَكُ لِيَتَبَرُواْ مَايَدِهِ﴾                            |
|               |       | سورة الزمر                                                                                 |
| 1.9           | ۱۷    | ﴿وَالَّذِينَ آجَنَبُوا الطَّاهُوتَ أَن يَعْبُدُوهَا﴾                                       |
| 1 • 9         | ١٨    | ﴿الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَرْلَ فَيَـنَّبِعُونَ أَحْسَنَاهُونَ                          |
| 727           | ۲.    | ﴿لَكِنِ الَّذِينَ الْقَوْأَ رَبُّهُمْ لَمُنْمُ غُرَّتُ مِن فَرْقِهَا غُرَقٌ مَّدْنِيَّةٌ ﴾ |
| _ ٧٤ _ ٧٣     | 74    | ﴿اللَّهُ نَزُّلَ أَحْسَنَ لَلْمَدِيثِ كِنَبًا مُتَشَيِهًا﴾                                 |
| ۷٦ _ ۷٥       |       |                                                                                            |
| 771           | ٤١    | ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَنَبَ لِلنَّاسِ بِٱلْحَقِّيُّ ﴾                         |
| 731a V31a_    | ۳٥    | ﴿قُلْ يَكِيبَادِىَ الَّذِينَ أَشَرَقُوا عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ لَا نَشَّـنُطُوا﴾               |
|               |       | سورة غافر                                                                                  |
| ١٣٥ _ ١٣١هـ _ | ٧     | ﴿الَّذِينَ يَجْلُونَ الْعَرْضَ وَمَنْ حَوْلَهُ يُسَيِّحُونَ بِحَمَّدِ رَبِّهِمْ﴾           |
| 181 _ 187     |       |                                                                                            |
| ۱۳۱           | ٣٦    | ﴿وَقَالَ فِرْغَوْنُ يَنْهَنَّكُ آنِنِ لِي مَنْزَمًا لَمَالِيَّ أَتِلْلُمُ ٱلْأَسْبَنَبَ﴾   |
|               |       | ﴿ أَشَبَتِ ۚ السَّمَكَاتِ فَأَطَّلِعَ إِلَىٰ إِلَكِ مُوسَىٰ وَإِنِّى لَأَظُّنَّهُ          |
| 171           | ٣٧    | كَذِيًّا ﴾                                                                                 |
|               |       | ﴿ فَوَقَدْهُ ٱللَّهُ سَيِّعَاتِ مَا مَكَرُواً وَيَعَاقَ بِعَالِ فِرْعَوْنَ سُوَّهُ         |
| 17 01         | ٤٥    | المَنَابِ                                                                                  |
|               |       |                                                                                            |

| YA9         |         | فِهرسُ الآياتِ الكريمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|-------------|---------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الصفحة      | رقمها   | طرف الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|             |         | <br>سورة الجاثية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٤٧١هـ ـ ٢٢١ | ١٤      | ﴿ قُلْ لِلَّذِينَ مَامَنُوا يَمْفِرُوا لِلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ أَلِنَّامَ اللَّهِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|             |         | سورة الأحقاف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 770         | ٩       | ﴿فَلْ مَا كُنْتُ بِدْعًا مِنَ ٱلرُّسُلِ وَمَا آذَرِى مَا يُفْعَلُ بِي وَلَا بِكُمْرًٰ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 77          | 11      | ﴿وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ ءَامَنُوا لَوْ كَانَ خَيْرًا مَّا سَبَقُونًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 1.4         | 44      | ﴿وَإِذْ صَرَفْنَا ۚ إِلَيْكَ نَفَرًا مِنَ ٱلْجِنِ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقُرْءَانَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 1.4 - 1.4   | rr _ r• | ﴿ وَالْوَا يَنْفُونَنَا إِنَّا سَيْمَنَا كِنَابًا أَنْزِلَ مِنْ بَعْدِ مُونَىٰ مُصَدَّقًا لِمَا يَنْ يَدَيْدِ يَهْدِى إِلَى الْمَقِقِ وَالِنَّ طَيْقِ الْسَتَقِيمِ ۞ يَغَوْمَنَا أَيْمِيمُوا دَائِمَ اللّهِ وَمَادِئُوا يِهِ. يَغْفِرْ لَكُمْ مِنْ ذُلُوبُكُرُ وَيُجْرُكُمُ مِنْ مَكَابٍ لَيْدٍ ۞ وَمَن لَا يُجِبْ دَائِمَ اللّهِ فَلْيَسَ بِمُعْجِزٍ فِي الْأَرْضِ وَلِيْسَ لَكُمْ مِن دُونِيهِ أَوْلِيَالُهُۗ |
|             |         | سورة محمد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 77· _ 71A   | ٤       | ﴿فَإِذَا لَقِيتُدُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا فَضَرْبَ الرِّقَابِ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 77.         | ١٢      | ﴿إِنَّ اللَّهَ يُدْخِلُ ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ وَعَيِلُواْ الصَّذِلِحَتِ جَنَّدَتِ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Y0Y         | 19      | ﴿ فَأَضَدُ أَنَّذُ لَا إِلَهُ إِلَّا اللَّهُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 404         | ۲.      | ﴿ وَيَقُولُ الَّذِينَ ءَامَثُوا لَوْلَا نُزِلَتَ سُورَةً ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 709         | *1      | ﴿ طَاعَةٌ وَقَوْلٌ مَّدَّرُوكً ۚ فَإِذَا عَزَمَ ٱلْأَمْثُرُ فَلَوْ صَكَدَقُوا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|             |         | سورة الفتح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 777         | ۲       | ﴿ لِيَنْفِرَ لَكَ اللَّهُ مَا نَقَدَّمَ مِن ذَلْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|             |         | ﴿ صَيَتُولُ ٱلنُّمُ خَلَّقُونَ إِذَا ٱلطَلَقَتُدُ إِنَّ مَمَالِمَ لِتَأْخُذُوهَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 181 _ 119   | 10      | ذَرُونَا نَتَّبِعَكُمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 178 _ 178   | **      | ﴿لَقَدْ صَدَفَ اللَّهُ رَسُولُهُ الرُّهُ يَا بِالْعَقِّي ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Y07 _ P0Y   | 44      | ﴿ عُمَدُّ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُۥ أَشِذَاهُ عَلَى ٱلكُفَّارِ رُحَمَاهُ بَيْنَهُمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |

| مُوالقُـُزَآنِ <i>وَمَعَ</i> انِيْهِ | فه    |                                                                                |
|--------------------------------------|-------|--------------------------------------------------------------------------------|
| الصفحة                               | رقبها | طرف الآية                                                                      |
|                                      |       | سورة ق                                                                         |
| 141 - 141                            | 71    | ﴿وَيَمْنُ أَقْرُبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ ٱلْوَرِيدِ﴾                            |
| 1.1 _ 1.1                            | ٣٧    | ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكَرَىٰ لِمَن كَانَ لَهُ قَلْبُ                          |
| ۱۷۳هـ                                | ٤٥    | ﴿ غَنْ أَمَالُو بِمَا يَعُولُونَّ وَمَا أَنتَ عَلَيْهِم بِمِبَالِهِ ﴾          |
|                                      |       | سورة الذاريات                                                                  |
| Y 1 V                                | 19    | ﴿ وَفِ أَمْوَلِهِمْ حَقٌّ لِلسَّآيِلِ وَلَلْمَرُورِ ﴾                          |
| 197                                  | ٥٤    | ﴿ فَنَوَّلُ عَنَّهُمْ فَمَا أَنَ بِمَلُومِ ﴾                                   |
| 197                                  | 00    | ﴿وَذَكِّرْ فَإِنَّ الذِّكْرَىٰ نَنفُعُ الْمُؤْمِنِينَ﴾                         |
|                                      |       | سورة النجم                                                                     |
| ۷۵۷هـ                                | ٤٥    | ﴿الذُّكَّرُ وَالْأَنْيَ﴾                                                       |
|                                      |       | سورة القمر                                                                     |
| ٧٨                                   | ٥     | ﴿حِكْمَةٌ بَلِيَنَّةً فَمَا ثَنْنِ ٱلنُّذُرُ ﴾                                 |
| 787                                  | 17    | ﴿ فَكُنَّفَ كَانَ عَذَاهِ وَنُذُرِ ﴾                                           |
| 787                                  | ١٨    | ﴿ كَنَّبَتْ عَادٌّ فَكَيْفَ كَانَ عَلَابِي وَنُلُدِ ﴾                          |
| 7 2 7                                | ۲١    | ﴿ فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَنُذُرِ ﴾                                           |
| 737                                  | ٣.    | ﴿ فَكَيْفَ كَانَ عَلَابِي وَنُدُدِ ﴾                                           |
| 737                                  | ٣٣    | ﴿كَذَّبَّتَ قَيْمُ لُولِمٍ بِالنَّذُرِ﴾                                        |
| 737                                  | ٤١    | ﴿ وَلَقَدْ حَمَّةَ عَالَ فِرْعَوْنَ النُّذُدُ ﴾                                |
| 737                                  | ٤٢    | ﴿ كَذَّبُوا بِكَانِتِنَا كُلِّهَا مُأْخَذَتَاهُمْ أَخَذَ عَرِيزٍ مُّقْتَدِدٍ ﴾ |
|                                      |       | سورة الحديد                                                                    |
| ٤٤                                   | ٣     | ﴿هُوَ ٱلْأَوْلُ وَٱلْآئِدُ وَالظَّيْهِرُ وَالْبَالِأَنَّ ﴾                     |
| ٦٨                                   | ١٧    | ﴿ ٱعْلَمْتُوا أَنَّ ٱللَّهُ يُحْمِي ٱلأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ﴾                |
| 100 _ 27                             | 19    | ﴿وَالَّذِينَ ءَامَنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ؞ أُولَتِهَكَ هُمُ ٱلصِّدِيقُونَ ﴾  |

|                |       | فِهرسُ الآياتِ الكريمة                                                                                        |
|----------------|-------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الصفحة         | رقمها | طرف الآية                                                                                                     |
|                |       | سورة المجادلة                                                                                                 |
| 171 _ 171      | ٧     | ﴿ أَلَمْ نَرَ أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَنَوْتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِيُّ ﴾                           |
| ۱۳۰هـ - ۲۲۷    | ١٢    | ﴿يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ إِذَا نَنَبَيْتُمُ ٱلرَّسُولَ﴾                                             |
| ١٨٥ هـ ـ ١٨٨ ـ | ۱۳    | ﴿مَالْمَنْفَتُمُ أَن تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَى خَتَوْمَكُو مَمَدَقَتُ                                          |
| ***            |       |                                                                                                               |
|                |       | سورة الحشر                                                                                                    |
| 177            | ١٢    | ﴿لَمِنْ أَخْرِجُوا لَا يَغَرْبُحُونَ مَعَهُمْ وَلَهِن قُوتِلُوا لَا يَنْصُرُونَهُمْ﴾                          |
| vv             | ۲١    | ﴿ لَوْ أَنْزَانَا هَذَا ٱلْقُرْءَانَ عَلَى جَبَلِ لَّرَأَيْتَهُ خَشِمًا مُّتَصَدِّمًا ﴾                       |
| Y0Y            | **    | ﴿هُوَ اللَّهُ ٱلَّذِى لَا إِلَنَهُ إِلَّا هُوٍّ عَلِيمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَانَدِّ ﴾                           |
|                |       | سورة الممتحنة                                                                                                 |
| _ 377 _ 377 _  | ٨     | ﴿ لَا يَنْهَنَكُرُ اللَّهُ عَنِ الَّذِينَ لَمْ يُقَائِلُوكُمْ فِي الدِّينِ﴾                                   |
| 741            |       |                                                                                                               |
| ****           | ١٠    | ﴿ يُعَالَيْهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا إِذَا جَلَةَ كُمُ ٱلْمُؤْمِنَتُ مُهَاجِرَتِ فَأَسْتَحِنُوهُ أَنَّهُ        |
| 14.            | 11    | ﴿ وَإِن فَانَكُمْ مَنْ أُنْ مِنْ أَزْوَجِكُمْ إِلَى ٱلْكُفَّارِ فَمَاقَبُمُ ﴾                                 |
|                |       | سورة المنافقون                                                                                                |
| 141            | ٦     | ﴿سَوَاءٌ عَلَيْهِـدْ أَشْتَغْفَرْتَ لَهُدْ أَمْ لَمْ تَشْتَغْفِرْ لَمُمْ﴾                                     |
|                |       | سورة التغابن                                                                                                  |
| 777            | ١٦    | ﴿ فَالنَّقُوا اللَّهَ مَا اسْتَطَعْتُمْ وَاسْمَعُوا وَأَلِمِيعُوا ﴾                                           |
|                |       | سورة الطلاق                                                                                                   |
| 178            | ١     | ﴿يَالَيُّهُ النَّيْ إِذَا طَلَقَتُدُ النِّسَآةَ فَطَلِقُوهُنَّ لِمِدَّتِهِنَّ﴾                                |
| _ 19 177       | ٤     | ﴿وَالَّتِي بَهِسْنَ مِنَ الْمَحِيضِ مِن نِسَآهِ كُرُۗ<br>﴿وَالَّتِي بَهِسْنَ مِنَ الْمَحِيضِ مِن نِسَآهِ كُرُ |
| 198_191        | •     | الرادي المرادي المرادي ورادي المرادي ورادي                                                                    |
|                |       |                                                                                                               |

|           |       | فِهرسُ الآياتِ الكريمة                                               |
|-----------|-------|----------------------------------------------------------------------|
| الصفحة    | رقمها | طرف الآية                                                            |
|           |       | سورة الإنسان                                                         |
| 777 _ 704 | ٣١    | ﴿يُدْخِلُ مَن يَشَالُهُ فِي رَحْمَتِهِ؞﴾                             |
|           |       | سورة النبأ                                                           |
| ۹٠        | ۲     | ﴿عَنِ النَّبُمُ ٱلْعَظِيدِ﴾                                          |
|           |       | سورة النازعات                                                        |
| 17 01     | ۲0    | ﴿ لَمُنْذَهُ اللَّهُ تَكَالُ الْآلِيزَةِ وَالْذُولَةِ ﴾              |
|           |       | سورة المطففين                                                        |
| ٦٨        | ١٤    | ﴿ كُلًّا بَلِّ رَانَ عَلَىٰ قُلُوبِهِم مَّا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾   |
|           |       | سورة البروج                                                          |
| 777       | 11    | ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ مَامَنُوا وَعَيِلُوا ٱلصَّلِيحَتِ لَمَتْمٌ جَنَّكُ﴾ |
|           |       | سورة الطارق                                                          |
| 771       | ۱۷    | ﴿ فَهِلِ ٱلْكَفِيدِينَ أَسْهِلُهُمْ دُوْلًا ﴾                        |
|           |       | سورة الأعلى                                                          |
| 174       | ١     | ﴿مَنْبِعِ اشْدَ دَيْكِ ٱلْأَمْلَ﴾                                    |
|           |       | سورة الغاشية                                                         |
| ١٧٣       | 77    | ﴿ لَشَ عَلَيْهِم بِمُصَيْطِمٍ ﴾                                      |
|           |       | سورة الليل                                                           |
| 107       | ١٥    | ﴿لَا يَسْلَنُهَا إِلَّا ٱلْأَشْقَى﴾                                  |
| 107       | 17    | ﴿ ٱلَّذِى كَذَّبَ وَتَوَلَّىٰ ﴾                                      |
|           |       | سورة البينة                                                          |
| 777 _ 777 | ١     | ﴿لَدُ يَكُنِ﴾                                                        |
|           |       |                                                                      |

| * Su . 1                                                           | 1. *  | e. e .u   |
|--------------------------------------------------------------------|-------|-----------|
| طرف الآية                                                          | رقمها | الصفحة    |
| ﴿ وَمَا أَمِٰرُوٓا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱل | ٥     | ٤٣        |
|                                                                    |       |           |
| ﴿إِذَا زُلْزِلَتِ ٱلْأَرْضُ زِلْزَالْهَـا﴾                         | 1     | 751 _ 337 |
| ﴿وَالْخَرَجَتِ ٱلْأَرْضُ أَنْقَالَهَا﴾                             | ۲     | 337       |
| ﴿وَقَالَ ٱلْإِنسَانُ مَا لَمَا﴾                                    | ٣     | 337       |
| ﴿بِأَنَّ رَبُّكَ أَوْحَىٰ لَهَا﴾                                   | ٥     | 337       |
| ﴿ فَكُنَ يَعْمَلُ مِثْقَكَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَسَرُا              | ٧     | ۱۰۳       |
| ﴿وَمَن يَعْـمَلْ مِثْقَكَالَ ذَرَّةِ شَـرًّا يَـرُا                | ٨     | ١٠٣       |
|                                                                    |       |           |
| ﴿ أَرَءَ يْتَ ﴾                                                    | 1     | 177       |
|                                                                    |       |           |
| ﴿إِذَا جَاءَ نَصْدُ ٱللَّهِ وَٱلْفَـنَّحُ                          | ١     | 171 _ 771 |
|                                                                    |       |           |
| وَقُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَـٰذُهِ                                     | ١     | 177       |

### فِهرسُ الأحاديثِ والآثار

|                | Su.t. u. s.                                                                                                |
|----------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الصفحة         | طرف الحديث/ الأثر                                                                                          |
| 198            | - آخر الأجلين، قلت أنا: ﴿وَأَوْلَئُتُ ٱلأَخْمَالِ أَجَلُهُنَّ أَن يَضَعَّنَ حَمْلَهُنَّ ﴾                  |
| ۱۳۱            | - اجتمع ثلاثة نفر عند الكعبة فقال أحدهم: أترون أن الله يسمع                                                |
| ٧٦             | ــ أجير صاحب القرآن من الضلالة في الدنيا والشقاء يوم الحساب                                                |
| 141            | ــ أحلتها آية وحرمتها آية                                                                                  |
| ٧٥             | ــ إذا سمعوا ذكر النار والوعيد؛ اقشعروا ثم تلين جلودهم                                                     |
| 717            | <ul> <li>﴿ أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقْدَتُونَ إِنَّهُمْ ظُلِمُواً ﴾ قاله: وهي أول آية نزلت في القتال</li> </ul> |
| 44             | ــ أعبد الناس أكثرهم تلاوة للقرآن، وإن أفضل العبادة الدعاء                                                 |
| ٨٢             | ــ اقرؤوا القرآن، فإنه نور الليل المظلم، وضياء النهار                                                      |
| 777            | ــ إلا أن يصلوا أولياءهم الذين عاقدوهم وصية لهم                                                            |
| 177            | ــ ألم نجد فيما أنزل الله علينا: جاهدوا كما جاهدتم أول مرة؟                                                |
| ۸•۲            | ــ أمروا ألا يقاتلوا في الشهر الحرام                                                                       |
| 4 •            | ـ إن استطعت أن تقرب إلى الله ﷺ                                                                             |
| 177            | ــ إن الذي أنزل بالمدينة: البقرة، وآل عمران، والنساء                                                       |
| 719            | ــ أن الأسير كان معه فلم يقتله                                                                             |
| ۱۸٤            | ــ أن الله أحدث من أمره ألا تكلموا في الصلاة                                                               |
| Y • A          | ــ إن الله تجاوز لأمتي ما حدثت به أنفسها، ما لم يتكلموا، أو يعملوا به                                      |
| ۱۸۱ ـ          | ـ إن الله تعالى لم ينهني عن الصلاة عليهم وإنما خيرني                                                       |
| 177            | ــ إن الله وملائكته يصلُّون على الذين يصِلون الصفوف الأول                                                  |
| 7 <b>7</b> 9 _ | <ul> <li>إن الله يقبل توبة العبد ما لم يغرغر</li> </ul>                                                    |

فهم والعثر آن ومَعَانِيْهِ

| لصفحة | طرف الحديث/ الأثر                                                                                                   |
|-------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 149   | ـ أن المتعة نسخها قوله تعالى: ﴿فَيَصْبُكُ مَا فَضَّمُّتُهُ                                                          |
| ۸۹    | ـ إن المؤمن ليشكر نعمة الله عليه وعلى غيره                                                                          |
| ۸۳    | ــ إن النبوة لحسنٌ، ولكنه القرآن                                                                                    |
| ۲۰٤.  | ـ أن النبي ﷺ بايع رجلًا فرسًا بغير بينة 💮 ٢٠٣ ـ                                                                     |
| ۱۷۰   | ــ أن جاهدوا كما جاهدتم أول مرة                                                                                     |
| ۸۸    | ــ إن درج الجنة على عدد آي القرآن                                                                                   |
| 198   | ــ إن سورة النساء القصرى أنزلت بعد                                                                                  |
| ۲۲.   | ــ إن شاء الإمام مَنَّ وإن شاء فادى                                                                                 |
| ۸۳    | ــ إن كل مؤدب يجب أن يؤتى أدبه، وإن أدب الله القرآن                                                                 |
| 7 • 9 | ــ إن ناسًا يزعمون أن هذه الآية نسخت، ولا والله ما نسخت                                                             |
| ١٦٥   | ــ إنا أنزلنا هذا المال لإقام الصلاة وإيتاء الزكاة                                                                  |
| 179   | ــ أنا أولى بكل مؤمن من نفسه فأيما رجل مات                                                                          |
| ١٦٥   | ــ إنا كنا نقرأ: (الشيخ والشيخة إذا زنيا فارجموهما البتة)                                                           |
| 777   | - ﴿ اَنْفُرُوا خِفَانًا رَفِقَالُا ﴾ فـنـسـخـهـا قـولـه: ﴿ وَمَا كَاكَ ٱلْمُؤْمِثُونَ لِيَنْفِرُواْ<br>كَانَّذُ ﴾   |
| 7 2 7 | <ul> <li>إنكم تقرؤون: ﴿مِنْ بَمْدِ وَمِسْتَةِ يُومِى بِهَا أَوْ دَيْنٍ ﴾ وإن النبي ﷺ قضى</li> <li>بالدين</li> </ul> |
| ۱۳٤   | بالمبين<br>- ﴿ إِنْكُمْ وَمَا نَصْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ حَسَبُ جَهَنَّدَ﴾                                       |
| ۱۷۸   | ـ أنه كان فيما أنزل الله: ألا يحرم إلا عشر رضعات                                                                    |
| ۲۸    | ــ أنه كان يقرأ القرآن فيمر بالآية، فيقول للرجل خذها                                                                |
| ۸٠    | <ul> <li>إنها ستكون فتنة. قلت: وما المخرج يا رسول الله؟</li> </ul>                                                  |
| ۱۷٦   | ــ إنها نسخت البارحة                                                                                                |
|       | - ﴿ أَوْ ٱلْفَى السَّمْعَ ﴾: لا يحدث نفسه بغير ما سمع، ﴿ وَهُوَ شَهِــــــــــــــــــــــــــــــــــــ            |
| 1.7   | شاهد القلب                                                                                                          |

|            | 797       | فِهرسُّ الأحاديثِ والآثار                                                             |
|------------|-----------|---------------------------------------------------------------------------------------|
|            | •••       |                                                                                       |
| الصفحة     |           | طرف الحديث/ الأثر                                                                     |
| ۲۳٦        |           | - ﴿أَوْ صَدِيقِكُمْ ﴾ قال: أحل لهم - غير مواريثه -                                    |
| ۸۱         |           | ــ أوصيك بتقوى الله ﷺ                                                                 |
| 93         |           | ـ أي العمل أحب إلى الله ﷺ؟ قال: الحال المرتحل                                         |
| ۸۹         |           | ــ إي والله، مبين بركته ورشده                                                         |
| 117_       | 110       | ــ أيعلم تأويله الراسخون في العلم؟ قال: لا، وإنما معنى ذلك أن قال                     |
| ٧٩         |           | - الباطل الشيطان                                                                      |
| 197        | مطاعًا    | ـ بل ائتمروا بالمعروف، وتناهوا عن المنكر، حتى إذا رأيت شحًّا                          |
| 198        |           | ـ تربص آخر الأجلين                                                                    |
| 240        |           | ــ تحرَّجوا بعد الإذن                                                                 |
| 9 - /      | 19        | ــ تعلموا القرآن، واتلوه تؤجروا بكل حرف عشر حسنات                                     |
| 7 • 9      |           | ــ ثلاث آیات محکمات ضیعهن کثیر من الناس، فذکر هذه                                     |
| 777        |           | ـ ثم نسخ ذلك بالميراث                                                                 |
| 191        |           | ــ ثم نسخ من القرء عدة من لم يدخل بها                                                 |
| 440        |           | <ul> <li>ثم نسخ هذه الآيات فأنزل: ﴿بَرَآءَةٌ مِنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ.</li> </ul>     |
| ۱٦٧        |           | ـ حافظوا على الصلوات والصلاة الوسطى صلاة العصر                                        |
| 277        |           | ــ حرم الله مكة فلم تحل لأحد قبلي ولا لأحد بعدي                                       |
| ۲۰۳        |           | ـ حسبي لا أبالي ألا أسمع غيرها                                                        |
|            | الله لومة | <ul> <li>◄ حَمَّقٌ تُقَالِمِـ ﴾ أن يجاهدوا في الله حق جهاده، ولا تأخذكم في</li> </ul> |
| ۲۳۸ _      | 777       | لائم                                                                                  |
|            | شكر فلا   | - ﴿ حَقَّ تُقَالِمِهِ : أن يذكر فلا ينسى، وأن يطاع فلا يعصى، وأن ين                   |
| ۲۳۸        |           | يكفر                                                                                  |
| 118        |           | ـ حلال وحرام لا يسع جهله، وتفسير يعلمه العلماء                                        |
| <b>T1V</b> |           | <ul> <li>﴿خُذِ ٱلْمُغْوَ﴾ قال خذ ما عفا لك من أخلاقهم</li> </ul>                      |

ـ ﴿ خُلِهِ ٱلْعَلَوَ ﴾ قال: خذ عفو أخلاق الناس وعفو أمورهم

| الصفحة            | طرف الحديث/ الأثر                                                                                             |
|-------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| (177 _ 171        | ـ خذوا عني، خذوا عني، قد جعل الله لهن سبيلًا (                                                                |
| 97                | ـ خيركم من تعلم القرآن وعلمه                                                                                  |
| vv                | _ ذكر لنا أن قريشًا قالت للنبي ﷺ: إن سرك أن نتابعك                                                            |
| AV                | ــ الذي يقرأ القرآن وهو له حافظ، مع السفرة الكرام                                                             |
| Y•1               | ــ رجل زنی بامرأة فحُدًا ثم تابا وأصلحا أيتزوجها؟                                                             |
| ٨٨                | ـ رجل وعی کتاب الله جل وعز؛ فأمَّ به قومًا وهم به راضون                                                       |
| <b>Y11</b>        | - ﴿يَوْدَ حَصَادِمِتُهِ قال: العشر ونصف العشر                                                                 |
| <b>۲10</b>        | <ul> <li>﴿ وَأَنِ ٱخْكُم بَيْنَهُم بِمَا أَنْزَلَ ٱللَّهُ قال: نسخت ما كان قبلها</li> </ul>                   |
| 177               | ـ الشُّور المدنية: البقرة، وآل عمران، والنساء، والمائدة                                                       |
| 1.7               | _ ﴿ شَهِيدُ ﴾: شاهد القلب                                                                                     |
| vv                | ـ الشيطان لا يستطيع أن يبدل منه حقًّا ولا يحق منه باطلًا                                                      |
| 191               | ـ صلينا مع رسول الله ﷺ فخافت وجهر وخافتنا فيما خافت لها                                                       |
| AY                | _ عليكم بالقرآن، فإنه فهم العقل، ونور الحكمة                                                                  |
| ٨٥                | ـ عليكم بالقرآن؛ فإن فيه كنز الأولين والآخرين                                                                 |
| 747               | <ul> <li>﴿ وَالَّقُوا اللَّهَ مَا اسْتَطَعْتُمُ ﴿ نسخت قوله: ﴿ اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ ثُقَانِهِ. ﴾</li> </ul> |
| ۲۰۳               | - ﴿ فَإِنْ أَمِنَ مَعْشَكُم مَعْضَا ﴾ فنسخ ما كان قبله                                                        |
| ۲۰۳               | <ul> <li>﴿ فَإِنْ أَمِنَ بَعْشُكُم بَعْضًا ﴾ نسخت هذه الشهود</li> </ul>                                       |
| ٧٨                | <ul> <li>فإن استخففتم به فإنه ﴿فِي أَتُرِ الْكِتَابِ لَدَيْنَا لَمَالِئٌ حَكِيدٌ ﴿</li> </ul>                 |
| نَهُم بِمَآ       | - ﴿ فَإِن جَآ أَءُكُ مُ أَيْنَهُمْ أَوْ أَعْرِضْ عَنْهُم ۗ نسختها: ﴿ وَأَنِ ٱعْكُمْ يَيْهِ                    |
| <b>T10</b>        | أَذِلَ اللهُ                                                                                                  |
| <b>۲۲۰ - ۲۱</b> ۸ | - ﴿ فَإِمَّا مَنَّا بَعْدُ وَلِمَّا فِنَكَتُهُ قَالَ: نسختها ﴿ فَإِمَّا نَتْقَفَنَّهُمْ فِي ٱلْحَرْبِ﴾        |
| ٧٥                | ــ فتثنية القرآن تعود للشيء قد قاله                                                                           |
| ن ۲۳۱             | ـ فتنفر طائفة وتمكث طائفة مع النبي ﷺ والماكثون يتفقهون في الدير                                               |
| ١٧٢               | <ul> <li>فجعل عدة المطلقة ثلاث حيض، ثم إنه نسخ منها</li> </ul>                                                |

| ف الحديث/ الأثر                                                   | لصفح |
|-------------------------------------------------------------------|------|
| في حلاله وحرامه لا يختلف شيء منه تشبه الآية الآية                 | ٤ '  |
|                                                                   | ٣٣   |
| _                                                                 | • 9  |
| فذلك قوله تعالى: ﴿قُلِ ٱلْأَنْفَالُ بِنَهِ وَٱلرَّسُولِ ﴾         | ٣٢   |
| القرآن شافع مشفع، وماحل مصدق                                      | ٩    |
| قد تبين، قد غفر الله له ما تقدم من ذنبه وما تأخر                  | 40   |
| القرآن مصدق الكتب التي قبله، ويشهد عليها                          | ۹    |
| القرآن كله مثاني                                                  | 0    |
| كان أصحاب محمد ﷺ إذا كان الرجل صائمًا فحضر الإفطار                | ۸٥   |
| كان النبي ﷺ متواريًا بمكة إذا قرأ القرآن رفع صوته، فإذا سمعه      |      |
| المشركون سبوا القرآن                                              | 93   |
| القرء امرأتين: اللائي يئسن من المحيض، واللائي لم يحضن             | ۹١   |
| كان فيما أنزل من القرآن: عشر رضعات معلومات يحرمن، ثم نسخن         | ٧٨   |
| كانوا يقولون اللَّهم اغفر وارحم                                   | 97   |
| ﴿كِنَبًا مُتَشَيِهَا مَثَانِيَ﴾ قال: ثنى الله فيه القضاء          | ٤ '  |
| (3 / - / - / - / - / - / - / - / - / -                            | ٦٤   |
| ﴿ كُلُّ مِنْ عِندِ رَبِّناً ﴾ المتشابه والمحكم                    | 10   |
|                                                                   | ۲٥   |
| كنا نقول فيما نسخ: (أن بلُّغوا إخواننا أنا قد لقينا ربنا فرضي عنا |      |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                           | 70   |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                             | 19   |
| 0 - 0 - 3 (9).31 - 11 - 3 3 7                                     | ۳٥   |
| , , ., , , , , ,                                                  | 93   |
| لا يدخل الجنة                                                     | 11   |

| <u> </u><br>ٳۏۅؘڡؘؘؘؘۘڠٳڹؽ۠ٷ | ٣٠٠                                                                                   |
|------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| الصفحة                       | طرف الحديث/ الأثر                                                                     |
| 197_1                        |                                                                                       |
| 777                          | ـ لا قتال بين أحد                                                                     |
| 77V _ 7                      | ـ لا وصية لوارث                                                                       |
| 97                           | ـ لا يسأل عبد عن نفسه إلا القرآن                                                      |
| 719                          | ــ لا يقتل الأسير إلا في الحرب                                                        |
| (17.4 _ 1                    | <ul> <li>لأقضين بينكما بكتاب الله، أما الوليدة والغنم فرد عليك</li> </ul>             |
| ۱۱۳                          | ــ لكل آية من كتاب الله ظهر وبطن، وحد ومطلع                                           |
| 3 • 7                        | ــ لم يكن النبي ﷺ يغزو في الشهر الحرام إلا أن يغزى                                    |
| 7.0                          | ـ لم ينسخ من المائدة شيء؟ قال: لا                                                     |
|                              | ــ لما تُوفِّي عبد الله بن أبي، جاء ابنه عبد الله بن عبد الله إلى رسول الله           |
| (144 - 1                     | فأعطاه قميصه (۸۱)                                                                     |
| 1.41                         | ــ لما نزلت آية الصدقة، كنا نحامل، فجاء رجل فتصدق بشيء كثير                           |
| 111                          | ــ لما نزلت آية الهجرة، كتب بها المسلمون من المدينة إلى إخوانهم                       |
| 197                          | ـ لما نزلت: ﴿فَنَوْلًا عَنْهُمْ فَمَا أَنتَ بِمُلُومِ﴾ أحزننا                         |
| 7.7                          | ــ لما نزلت ضج المسلمون منها ضجة                                                      |
| (۲・۸ _ ۲                     |                                                                                       |
| لى                           | - لما نزلت: ﴿إِن يَكُن مِّنكُمْ عِشْرُونَ صَنيرُونَ يَقْلِبُواْ مِاثَنَيْزَ﴾ شق ذلك ع |
| 171                          | المسلمين                                                                              |
| 1.7                          | ـ اللَّهم أذهب عنه الشك                                                               |
| 197                          | ــ اللهم اغفر وارحم، واهدنا السبيل الأقوم                                             |
| 177                          | ـ اللَّهم إنا نستعينك ونستغفرك                                                        |
| 97                           | ــ لو أن رجلًا بات يتلو كتاب الله، وبات آخر يحمل على القباب البيض                     |
| ٧٩                           | ـ ليس فيما قصصنا على محمد ﷺ فيما كان قبله باطل، ولا من خلفه                           |

فِهرسُ الأحاديثِ والآثار ٢٠١

| العبنا | طری العدیت/ادر                                                                                   |
|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
|        | ـ ما ذئبان جائعان أرسلا في غنم بأفسد لها من حرص المرء على المال                                  |
| ٦٨     | والشرف لدينه                                                                                     |
| ۱۸     | ــ ما رأيت عمر قتل إلا أسيرًا واحدًا                                                             |
| 77     | ــ ما كان في القرآن ﴿يَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ﴾ فهو مكي                                                |
| 17     | ــ ما كان من حد أو فريضة أنزلها الله ﷺ بالمدينة                                                  |
| 44     | ـ ما لم يؤخذ بكظمه                                                                               |
| ۱۲     | ـ ما نازلت ربي في شيء ما نازلته في قاتل المؤمن فلم يجبني                                         |
| ٦٤     | ـ ﴿مَا نَنسَخْ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُنسِهَا﴾ نثبت خطها، ونبدل حكمها                                |
| ٤      | <ul> <li>﴿ مُتَشَيْدِهَا ﴾ قال: يصدق بعضه بعضًا، ﴿ مَتَـٰافِي ﴾ قال: القرآن كله مثاني</li> </ul> |
| ۸۸     | ــ المتعة منسوخة، نسختها الطلاق، والعدة والميراث                                                 |
| ٥      | ــ مثاني قال: قد ثناه الله تعالى                                                                 |
| ١٥     | ـ المحكم ما يعمل به، والمتشابه: المنسوخ الذي لا يعمل به                                          |
| ۱۲     | ــ المحكمات ناسخه وحلاله وحرامه وفرائضه                                                          |
| ۱۲     | ـ محكمة، وإن قوله ﴿مُتَعَمِّدًا﴾ أنزلت بعد في الفرقان بسنة                                       |
| ٠٩     | ـ محكمة وليست بمنسوخة                                                                            |
| ۱۳     | ــ المعرفة بالقرآن ناسخه، ومنسوخه، ومحكمه ومتشابهه                                               |
| ۸      | <ul> <li>من أحب العلم فليثور القرآن، فإن فيه علم الأولين والآخرين</li> </ul>                     |
| ۰      | ــ من أخذ ثلث القرآن وعمل به، فقد أخذ ثلث النبوة                                                 |
| ٦      | ــ من أراد أن يعلم أنه يحب الله ﷺ فلينظر هل يحب القرآن                                           |
| ٦٨     | ــ من انتفى من أبيه أو ادعى إلى غير مواليه فعليه لعنة الله                                       |
| ۱٥ ـ   | <ul> <li>من أين يعلمون تأويله؟ وإنما انتهى علم الراسخين إلى</li> </ul>                           |
| 77     | ــ من ترك مالًا فلورثته، ومن ترك كلًّا فعليًّ                                                    |
| ٦      | ــ من سره أن يعلم أنه يحب الله ورسوله فلينظر                                                     |
| ¥      |                                                                                                  |

فَهُمُالقُرُآنِ وَمَعَ

| لصفحا | طرف الحديث/ الأثر                                                                                                     |
|-------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١٤    | ــ من قرأ ثلث القرآن أعطي ثلث النبوة                                                                                  |
| W     | ــ منزلتك عند آخر آية تقرؤها                                                                                          |
| ۱٦٤   | ـ ﴿نَأْتِ بِمَنْيَرِ نِنْهَآ أَوْ مِثْلِهَأَۗ﴾ يقول: فيها تخفيف، فيها رخصة، وفيها أمر                                 |
| 117   | ـ نازلت ربي في قاتل المؤمنين أن يجعل له توبة فأبى أن يجعل له توبة                                                     |
| 124   | ـ نبدأ بما بدأ الله به                                                                                                |
| ١.    | ـ النبأ العظيم قال: القرآن                                                                                            |
| 141   | ــ النبي أولى بالمؤمنين من أنفسهم وهو أب لهم                                                                          |
| 174   | <ul> <li>النبي أولى بالمؤمنين من أنفسهم وهو أب لهم وأزواجه أمهاتهم ١٦٦ ـ</li> </ul>                                   |
| 131   | ـ نزل في القرآن عشر رضعات معلومات، ثم نزل أيضًا خمس معلومات                                                           |
| ۱۷٦   | ـ نزلت سورة نحو براءة، ثم رفعت، وحفظ منها: إن الله سيؤيد هذا الدين بقوم                                               |
|       | ـ نزلت على النبي ﷺ: ﴿لِيَنْفِرَ لَكَ اللَّهُ مَا نَقَدَّمَ مِن نَلِكَ وَمَا تَأَخَّرَ ﴾ بين مكة                       |
| ۲۲٦   | والحديبية                                                                                                             |
| ۲۳۲   | ـ نزلت في الأدعياء، كانوا رجالًا يتبنون رجالًا يرثونهم                                                                |
| 190   | ـ نزلت في سبايا أوطاس                                                                                                 |
|       | <ul> <li>نزلت هذه الآية: ﴿وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَ الْمُتَعَمِّدُا﴾ وهي آخر ما نزل وما</li> </ul>                      |
| ۲۱۳   | نسخها شيء                                                                                                             |
| 177   | <ul> <li>نسخ قوله: ﴿وَلَا لَقُتِيلُومُمْ عِندَ ٱلسَّمِدِ ٱلْمُرَارِ ﴾ بقوله: ﴿فَأَقْنُلُوا ٱلْمُقْرِكِينَ﴾</li> </ul> |
| ١٩٠   | ـ نسخ من القرء امرأتين ﴿وَالَّتِي بَهِسْنَ مِنَ ٱلْمَحِيضِ مِن نِسَآيِكُرُ﴾                                           |
|       | - نسخ منها عدة التي لم يدخل بها قال: ﴿ يَكَانُّهُ ۗ ٱلَّذِينَ ءَامُنُوا ۗ إِنَا تُكَمَّتُهُ                           |
| ١٩٠   | ٱلْمُؤْمِنَاتِ ثُمُرُ﴾                                                                                                |
|       | - نسخ هذا الحرف المتعة ﴿وَإِن طَلْقَتُسُوهُنَّ مِن قَبِّلٍ أَن تَسْوُهُنَّ وَهَدْ فَرَضْتُدُّ<br>اللَّهُ > يَكِير     |
| 111   | الْمُنَّ وَيِعَمَّتُهُ                                                                                                |
|       | ـ نسختها العشر ونصف العشر                                                                                             |
| /٦    | - هذا نعت أولياء الله نعتهم بأن تقشعه حلودهم                                                                          |

| لصفحة | طرف الحديث/ الأثر                                                                                            |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۹١    | ـ هذه آية القرآن: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَتَلُونَ كِتَنَبُ ٱللَّهِ وَأَفَاهُوا ٱلصَّلَوْةَ﴾                       |
| ۱۱۳   | ـ هل تعلم الناسخ من المنسوخ؟ قال: لا. قال: هلكت وأهلكت                                                       |
|       | _ ﴿ وَهُنَّ أُمُّ ٱلْكِنْكِ ﴾؛ يعني: ما فيه من الحلال والحرام، وما سوى ذلك                                   |
| 110   | منه المتشابه                                                                                                 |
| 110   | ـ هو التقديم والتأخير، والمقطوع والموصول                                                                     |
| 110   | ــ هو ﴿الَّمَّ﴾ و﴿النَّرُ﴾ و﴿النَّرَّ﴾ و﴿النَّصَّ﴾ وأشباه ذلك                                                |
| ۲۲.   | ـ هو مخیر إن شاء قتل، وإن شاء فادی                                                                           |
| ۲٠٤   | ـ هي منسوخة نَسَخها: ﴿فَأَقْتُلُوا ٱلْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَّتُمُوهُمْ﴾                                   |
|       | - ﴿ وَمَاتُوا حَقَّهُ يَوْمَ حَمَادِيهُ قال: عند الزرع يعطى القبض، وعند                                      |
| 111   | الصرام يعطى القبض                                                                                            |
|       | - ﴿ وَمَاتُوا حَقَّهُ رَوْمَ حَصَادِمِتْ ﴾ قال: إذا حصدت فحضرك المساكين،                                     |
| 111   | فاطرح لهم من السنبل                                                                                          |
| ۲۳۱ . |                                                                                                              |
| 111   | <ul> <li>﴿ وَأَنْ مُتَشَرِهِكُ ﴾ يشبه بعضه بعضًا</li> </ul>                                                  |
| ۲۱.   | - ﴿وَلِذَا حَضَرَ ٱلْقِسْمَةَ أَوْلُوا﴾ نسختها آية الزكاة                                                    |
| ۲۱.   | ـ ﴿وَلِذَا حَضَرَ ٱلْقِسْمَةَ أَوْلُوا﴾ هي منسوخة                                                            |
| ۱۸۷   | ـ ﴿ وَلِنَا رَأَيْتَ ٱلَّذِينَ يَخُوضُونَ فِي ءَايَلِنَا﴾ نسختها الآية في النساء                             |
| 110   | <ul> <li>﴿ وَأَنِ اَحْكُم بَيْنَهُم بِمَا آزَلَ اللَّهُ ﴾ قال: نسخت ما كان قبلها</li> </ul>                  |
| 7.7   | <ul> <li>﴿ وَأَشْهِـ دُوّاً إِذَا تَبَكَامَتُكُم ﴿ فَكَانَ ابن عمر يشهد إذا باع وإذا اشترى</li> </ul>        |
| ۲.,   | ــ ﴿وَالَّذِينَ مَامَنُوا وَلَتُم يُهَاجِرُوا﴾ قال: كان المسلمون يتوارثون بالهجرة                            |
|       | - ﴿ وَالَّذِينَ يُتَوَفِّزَتَ مِنكُمْ وَيَدَّرُفُنَ أَنْوَجًا وَمِنَّةً لِأَنْدَجِهِم ﴾ ﴿ وَالنَّسِخُونَ فِي |
| 111   | ٱلْمِيْرِ﴾ هم العاملون بما علموا المتبعون له                                                                 |
| (۲۰۷  | ـ والله إن أخذنا بهما لنهلكن ٢٠٦)                                                                            |
| 7 - 1 | - ﴿وَٱلزَّانَةُ لَا يَنكِحُهُمَّا إِلَّا زَانِ﴾ ثابتة لم تنسخ، وأنه لا يحل أن ينكح الزانية                   |

| الصفحة       | طرف الحديث/ الأثر                                                                                              |
|--------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 14.          | ـ وجاهدوا في الله حق جهاده كما جاهدتم أول مرة ٢٧                                                               |
| :            | ورأى الحسن من كان يرث بغير إذنه فقيل له. فقال: يا لكع، اقرأ                                                    |
| ۲۳۲          | ﴿أَوْ مَدِيفِطُمُ                                                                                              |
| وُا          | - ﴿وَعِبَادُ ٱلرَّمْنَنِ ٱلَّذِينَ يَشُونَ عَلَ ٱلْأَرْضِ هَوْنَا وَلِهَا خَاطَبَهُمُ ٱلْجَدَهِلُونَ قَا       |
| 717          | سَلَنْمُا﴾ نسخ في براءة                                                                                        |
| <b>Y 1 Y</b> | - ﴿وَعَلَ ٱلَّذِينَ يُطِيقُونَهُۥ فِدْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينًا﴾ فنسختها                                         |
| ۲٠۸          | ـ قال: (ذلك صريح الإيمان)                                                                                      |
| ل            | _ ﴿ وَلَا تَجَدِلُوٓا أَهۡلَ ٱلْكِتَٰبِ إِلَّا بِأَلِّي هِيَ أَمۡسَنُ إِلَّا ٱلَّذِينَ طَلَمُوا مِنْهُمَّ ﴾ أه |
| ***          | الحرب                                                                                                          |
| 195          | <ul> <li>◄ ﴿ وَلَا نَجْمَهُرْ بِصَلَائِكَ وَلَا ثُخَافِتْ بِهَا﴾ قال: لا تراثي بها في العلانية</li> </ul>      |
| وأ           | _ ﴿ وَلَا تَجَدِلُوٓا أَهْلَ ٱلْكِتَبِ إِلَّا بِأَلِّي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ قال: نسختها: ﴿ فَأَقْنُا                |
| ۲۲.          | الشركين                                                                                                        |
| 444          | ◄ ﴿ وَلَا نَنكِحُوا ٱللُّشْرِكَتِ حَتَّى يُؤْمِنَّ ﴾ قال: هم أهل الأوثان                                       |
| ١٦٧          | ـ ولو أن لابن آدم واديين من مال لابتغى إليهما ثالثًا                                                           |
| <b>የ</b> ۳۸  | <ul> <li>﴿ وَلَيْسَتِ ٱلتَّوْبَةُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسَّيَعَاتِ ﴾ قال: هم أهل الشرك</li> </ul>           |
| ۷۳ _ ۷۷      | _ وما تَدَبُّر آياته إلا اتباعه بعقله                                                                          |
| ۱۱٤          | _ وما يعلم تأويله إلا الله ويقول الراسخون في العلم آمنا به                                                     |
| ۸۳           | _ ﴿وَمَن يُؤْتَ ٱلْحِكْمَلَهُ قال: القرآن                                                                      |
| ۸۳           | - ﴿وَمَن يُؤْتَ ٱلْعِكَمَةَ ﴾ قال: هي النبوة                                                                   |
| 772          | - ﴿ وَيَشْكُونَكُ مَاذَا يُنفِقُونَ قُلِ ٱلْمَنْقُونُ قال: العفو، الفضل عن العيال                              |
| 194          | - ﴿ رَيْسَتَمْنُونَ لِمَن فِي ٱلدَّرْضُ ﴾ قال: للمؤمنين                                                        |
|              |                                                                                                                |
| 188          | ـ يا أبا المنذر، أتدري أي آية من كتاب الله معك أعظم                                                            |
| ۸۹           | ـ يا رُبَّ شاكر نعمة غيره                                                                                      |
| 140          | ـ يا زر إن كانت سورة الأحزاب لتعدل سورة البقرة                                                                 |

|       | ۳۰٥          | فهرسُ الأحاديثِ والآثار                                                                           |
|-------|--------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| لصفحة |              | طرف الحديث/ الأثر                                                                                 |
| 197   |              | ـ يا وشق أسلم فإنك إن أسلمت استعنت بك على أمانة المسلمين                                          |
| ۱۷۸   |              | ـ يحرم من الرضاع ما يحرم من النسب                                                                 |
| 7.7   | <b>خ</b> الم | - يرحم الله أبا عبد الرحمٰن نسختها: ﴿لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسَّمَ                 |
| 4 • ٤ |              | <ul> <li>◄ ﴿يَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلشَّهْرِ ٱلْحَرَامِ قِتَالٍ فِيـ ﴿ : هِي ثابتة لم تنسخ</li> </ul> |
| 111   |              | ــ يعلمونه ويقولون: آمنا به                                                                       |
|       | ون بعدُ      | ـ يمحو الله ﴿يَمْحُوا اللَّهُ مَا يَشَآهُ﴾ قال: ما أُنسي النبي ﷺ والمسلم                          |
| ۱۷۷   |              | ما قرۇُوه                                                                                         |
| 414   |              | ـ يمن على الأسير أو يفادى                                                                         |

## فهرس الأعلام المترجمين

- إبراهيم بن سعد بن إبراهيم بن | - إسماعيل بن جعفر بن أبي كثير: عبد الرحمٰن: ٢٠٦ 140 - إبراهيم بن محمد بن الحارث | - إسماعيل بن عبد الرحمٰن السدي: الفزاري: ١٨ - إبراهيم بن يزيد بن قيس النخعي: ٧٦ | - إسماعيل بن عياش بن سليم: ٨١ ـ أحمد بن خالد بن يزيد الآجري: ٢٧

- أحمد بن عبد الله بن ميمون بن بكر:

(rY - YY)

- أحمد بن القاسم بن نصر بن زياد: 77

أحمد بن محمد بن مسروق: ٢٦

- الأخنس بن خليفة أبو بكير: ٢٠١

- أزهر بن عبد الله بن جميح الحرازي: 111

- أسباط بن نصر الهمداني: ٨٥

إسحاق بن عيسى بن نجيح: ٢٢

- إسحاق بن يوسف بن مرداس: ١٨٧

- إسرائيل بن يونس بن أبي إسحاق | - بيان بن بشر أبو بشر الأحمسى: ٢٠٥ السبيعي: ٨٦

- إسماعيل بن إبراهيم بن مقسم: ١٩

- إسماعيل بن أبي خالد: ٨٨

- أشعث بن سوار الكندي النجار: 197

- أيوب بن أبى تميمة كيسان

السختياني: ١٩٧ ـ باذام أبو صالح مولى أم هانئ: ٢١٠

- بجالة بن عبدة التميمي: ١٧٩

- بشر بن نمير القشيري: ٨٤

- بكار بن عبد الله بن عبيدة الربذي: 177 \_ 177

- أبو بكر بن عبد الله بن أبي مريم

الغساني: ۲۱۹

ـ بكير بن الأخنس السدوسي: ٢٠١

ـ ثروان بن ملحان التيمي الكوفي: ٨٥

- جابر بن يزيد بن الحارث بن عبد يغوث: ۲۱۸

- جرير بن حازم بن عبد الله بن شجاع - الحكم بن عتيبة الكندي، الكوفى: الأزدى: ١٠٣

- جرير بن عبد الحميد بن قُرط | - الحكم بن محمد أبو مروان الطبرى:

الضبي: ١٩٢

- جرير بن عطية بن الخَطَفى: ٢٥٣ ـ جعفر بن إياس اليشكرى: ١٩٢

- الجنيد بن محمد بن الجنيد: ٢٦

ـ جويبر بن سعيد الأزدى: ٢١٠

- ابن أخى الحارث الأعور: ٨٠

- الحارث بن عبد الله الأعور الهمداني:

- حجاج بن أرطاة بن ثور بن هبيرة بن شراحيل: ١٨٧ ـ ١٨٨

- حجاج بن محمد المصيصى الأعور:

ـ حجاج بن مروان الكلاعي: ٨١

- حجاج بن منهال الأنماطي: ١٧٥

- حجين بن المثنى اليمامي: ٢٠

- الحسن بن محمد بن عثمان: ٢٥

- الحسن بن يسار أبو سعيد البصرى:

٧٢

ـ حصين بن عبد الرحمٰن السلمي: ٧٥ | الخطاب: ٢٠٦

- حماد بن أسامة بن زيد القرشى:

فَهُمُ القُّرُآنِ وَمَعَانِيُّهِ

175

- حماد بن سلمة بن دينار البصرى: ٨٢

- حمزة بن حبيب بن عمارة الزيات: A+ \_ V9

- خالد بن عبد الله القسري البجلي: ٧٦

- خالد بن يزيد بن معاوية بن

أبى سفيان: ٨٤

- خصيف بن عبد الرحمٰن الجزرى: Y . Y

- خلف بن هشام بن ثعلب: ٢٤

ـ داود بن أبي هند: ٨٣

- ربيعة بن أبي عبد الرحمٰن فروخ القرشي: ۹۳

أبو حرب بن أبي الأسود الديلي: |- زر بن حبيش بن حباشة: AV

- زرارة بن أوفى العامري الحرشى: ٨٧

ـ زهير بن معاوية بن حديج: ٨٧

- الحسن بن موسى الأشيب: ١٩٠ - إ زياد بن حسان بن قرة الباهلي: ٨٢

- سالم بن عبد الله الخياط البصرى:

117

- سالم بن عبد الله بن عمر بن

فهرسُ الأعلام المترجَمِين

الأموي: ٢٢٠

ـ سريج بن يونس بن إبراهيم البغدادي: | 40

ــ سعد الكوفي أبو مختار الطائي: ٨٠

- سعد بن عبيدة السلمى: ٩١

- سعد بن هشام بن عامر الأنصارى المدنى: ۸۷

- سعید بن أبی عروبة واسمه مهران

العدوي: ۸۳

- سعيد بن الحكم بن محمد بن سالم: 78 \_ 77

- سعيد بن المسيب بن حزن بن أبى وهب: ۱۸۸

- سعيد بن جبير بن هشام الأسدى الكوفى: ١٩٢

- سعید بن مرجانة وهو سعید بن عبد الله: ٢٠٦

ـ سعيد بن يحيى بن الأزهر بن نجيح

الواسطى: ٢١٨ ـ سعيد بن يحيى بن سعيد الأموى: | - صعصعة بن معاوية بن حصين: ١٠٣

> 111 - سفیان بن حصین: ۲۰٦

- سفيان بن سعيد بن مسروق الثوري:

- سالم بن عجلان الأفطس القرشي | - سفيان بن عيبنة بن ميمون الهلالي: ٧٣

- أبو سلمة بن عبد الرحمٰن بن عوف بن عبد عوف: ۹۲ ـ ۹۳

- سلمة بن نبيط بن شريط بن أنس

الأشجعي: ١٦٤

سعد بن إبراهيم بن سعد بن إبراهيم: - سليمان بن داود بن داود: ٢٢ - ٣٣

- سليمان بن طرخان التيمي: ٩٣

- سليمان بن مهران الأسدي الكاهلى:

- سليمان بن يسار الهلالي: ٢٠٤

ـ سماك بن حرب بن أوس بن خالد: ٨٥ ـ سنيد بن داود المصيصى: ٢٤

ـ سيار أبو حمزة الكوفي: ٢١٠

- سيار بن حاتم العنزى: ١٩

ـ شریح بن یونس = سریج: ۲۵ - شعبة بن الحجاج بن الورد العتكي:

- شقيق بن عقبة العبدي الكوفي: ١٦٨ - شيبان بن عبد الرحمٰن التميمي: ٧٧

- صالح بن بشير بن وادع بن

أبي الأقعس: ٩٣

ـ صعصعة بن ناجية: ١٠٣

ـ صفوان بن عمرو بن هرم السكسكى:

111

- الضحاك بن مزاحم الهلالي: ١٦٤

الخولاني: ٢١١

- ظالم بن عمرو بن سفيان أبو الأسود | - عبد الله بن طاهر بن الحسين بن الديلى: ١٧٦

- عاصم بن بهدلة وهو ابن أبي النجود: | - عبد الله بن عبيد الله بن أبي مليكة: ۸۲

> ـ عاصم بن عدي بن الجد الأنصاري: | 111

7.4

- عباد بن راشد التميمي: ٢١٥

- عباد بن العوام بن عمر بن عبد الله:

۱۸

- عبد الرحمٰن بن مهدي بن حسان:

115

- عبد الرحمٰن بن يزيد بن قيس | - عبد الوهاب بن عطاء الخفاف: ٨٣ النخعي: ٩٦

- عبد الغفار بن داود بن مهران: ٢٣

ـ عبد الله بن أبي نجيح يسار المكي: ٩٠

- عبد الله بن حبيب بن ربيعة: ٩٢ - عبد الله بن الزُّبَعْرَى بن قيس بن

عدي: ۲٤٠

- طاوس بن كيسان الهمداني | - عبد الله بن صالح بن محمد بن مسلم الجهني: ١١٢

مصعب: ۱۳۳

11.

- عبد الله بن لهيعة بن عقبة الحضرمى: ۱۷۸

- عامر بن شراحيل بن عيد، أبو عمرو: | - عبد الله بن المبارك بن واضح

الحنظلي: ٧٢

- عبد الله بن محمد بن إبراهيم بن

أبي شيبة: ٢٥

ـ عبد الله بن ميسرة الحارثي: ٢٠٩

ـ عبد الرحمٰن بن عمرو الأوزاعي: |- عبد الله بن يزيد القرشي العدوي: ٩٦ - عبد الملك بن عبد العزيز بن جريج

الأموي: ٧٤

- عبد الملك بن مروان بن الحكم: ٢٥٣

- عبدة بن سليمان الكلابي: ٩٢

- عبيدة بن عمرو ويقال ابن قيس بن

عمرو السلماني المرادي: ١١٤

عبد الله بن بكر بن حبيب: ٢١ - ٢٢ - عثمان بن عاصم بن حصين: ١١٣

- عثمان بن عطاء بن أبي مسلم الخراساني: ٢٢٣

- عثمان بن عفان بن أبي العاص: ٩٢

فهرس الأعلام المترجمين

عثمان بن أبي شيبة: ٢٥

171

عطاء بن أبي رباح: ۱۹۱

\_ عطاء بن السائب بن مالك: ٨٩

ـ عقيل بن خالد: ١٧٦

- عقيل بن مدرك السلمى: ٨١

- عكرمة البربرى: ٧٤

- علقمة بن قيس بن عبد الله: ٢٠٢

- علقمة بن مرثد الحضرمي: ٩١

- علي بن عاصم بن صهيب الواسطى: | - القاسم بن سلام: ٤٣

- عـلـي بـن زيـد بـن عـبـد الله بـن | - قتادة بن دعامة السدوسي: ٧٣

أبي مليكة: ١٧٥

- على بن أبى طلحة سالم بن المخارق الهاشمى: ١١٢

ـ عمر بن عبد العزيز بن مروان: ٢١٨

- عمران بن حطان بن ظبیان بن لوذان: ۸۸

ـ عمرو بن حماد بن طلحة القناد: ٢٣

ـ عمرو بن دينار المكي: ١٧٩

- عمرو بن عبد الله بن أبى شعيرة

الهمداني: ٨٥

 عمرو بن مرة بن عبد الله بن طارق: - مجاهد بن جبر أبو الحجاج المكى: ۸٥

- عشمان بن محمد بن إبراهيم بن - عوف بن أبي جميلة العبدي الهجري: 195

عروة بن الزبير بن العوام بن خويلد:
 عوف بن مالك بن نضلة الجشمي: ٨٩

- عيسى بن المسيب البجلى: ٧٦

غزوان أبو مالك الغفارى الكوفى: ٧٥

ـ فروة بن نوفل الأشجعي الكوفي: ٩٠

- الفضل بن دكين: ٢٢

- فضيل بن مرزوق الأغر الرقاشى:

111 - القاسم بن الحسن بن محمد بن

یزید: ۳۷

ـ القاسم بن عبد الرحمٰن: ٨٤

- كعب بن ماتع الحميري: ٨٢

- الليث بن سعد بن عبد الرحمٰن الفهمي: ١٧٦

- الليث بن أبي سليم بن زنيم القرشي: 197

- مالك بن أنس بن مالك بن أبي عامر بن

عمرو الأصبحي: ١١٥ ـ ١١٦

- مبارك بن فضالة بن أبى أمية القرشي: ۱۷۵

- مبشر بن إسماعيل الحلبي: ١٩

٧٤

فَهُمُالقُرُآنِ وَمَعَانِيْهِ

- محمد بن حميد اليشكرى: ١٧

- محمد بن خازم التميمي السعدى: 171

ـ محمد بن السائب بن بشر بن عمرو الكلبي: ٨٣

- محمد بن سيف الأزدي الحداني

البصرى: ٧٤

- محمد بن طلحة بن مصرف اليامي الكوفي: ٨٣

- محمد بن عبد الرحمٰن بن أبي ليلي: 191

ـ محمد بن علي بن أبي طالب: ٢١١

- محمد بن كعب بن سليم بن أسد القرظي: ١٧٧

- محمد بن مسلم بن شهاب الزهرى:

- محمد بن يعقوب بن الفرج: ٢٧

ـ مروان بن شجاع الجزري: ١٨

- مروان بن معاوية بن الحارث

الفزاري: ١٦٤

- المسيب بن رافع الأسدي الكاهلي: | - هاشم بن القاسم بن مسلم بن مقسم 175

- محمد بن أبي بكر الصديق القرشي: | - مطرف بن عبد الله بن الشخير الحرشى: ٩١

- محمد بن جعفر الرازي البزاز: ٢١٠ | - معاوية بن صالح بن حدير بن سعيد

الحضرمي: ١١٢

ـ معاوية بن عمرو بن المهلب: ٢٢

ـ معتب = مغیث: ۸۲

. معتب بن قشير بن مليل الأنصارى: 141

معفس بن عمران بن حطان بن

ظبیان: ۸۸

ـ معمر بن راشد: ۷۲

- معمر بن المثنى أبو عبيدة التيمى:

111

- معن بن عبد الرحمٰن بن عبد الله بن مسعود: ۸۳

- المغيرة بن مقسم الضبي: ٢٠٢

ـ مقسم بن بجرة: ٢٢٤

- منصور بن زاذان الواسطى: ١٩٣

ـ منصور بن المعتمر: ٩٠

- موسى بن عبيدة بن نشيط بن عمرو: 177

ـ موسى بن قيس الحضرمي: ٨٨

- نافع بن عمر بن عبد الله الجمحي: 11.

الليثي: ٢١

- هشام بن عروة بن الزبير بن العوام - يحيى بن سعيد بن فروخ القطان:

الأسدي: ١٦١ الأسدي: ١٦١

ـ هشيم بن بشير بن أبي خازم قاسم بن - يحيى بن أبي كثير اليمامي: ٩٢

دينار: ١٨ - يحيى بن المختار الصنعاني: ٧٧ - يحيى بن المختار الصنعاني: ٧٧ - هلال بن يسماف الأشجعي مولى - هلال بن يسماف الأشجعي مولى

- هلال بن يساف الأشجعي مولى - يحيى بن يعمر البصري أبو سليمان: أشجع: ٩٠ أشجع: ٩٠

- يزيد بن أبي يزيد الضبعي البصري: - همام بن يحيى بن دينار العوذي:

۱۹۲ - الهيثم بن جماز الحنفي البكاء

- الهيشم بن جماز الحنفي البكاء بصري: ٩٢ إبراهيم: ٣٣٥

ورقاء بن عمر بن كليب الشكري: ٩٠ \_ يونس بن عبيد بن دينار، أبو عبد الله

وكيع بن الجراح بن مليح: ١٩ البصري: ١٩٠ ٢١

\_ يحيى بن أبي بكير: ١٩ \_ ٢٠ \_ ونس بن محمد بن مسلم البغدادي أبو محمد المؤدب: ٢١

یحیی بن أبي حیة: ۲۰۱
 یحیی بن زکریا بن أبي زائدة

الكوفي: ١٨٧

## فِهرسُ مصطلحاتِ علومِ القرآن

| لصفحة | 1  | المصطلح                             |
|-------|----|-------------------------------------|
| ٧٩ _  | VV | <b>-</b> أسماء القرآن               |
| ۲0٠   |    | ـ الإضمار                           |
|       |    | ــ الحروف الزوائد                   |
| 111   |    | ـ العام والخاص تعريف العام          |
| ٧٩    |    | ـ فضائل القرآن                      |
| 111   |    | ـ المحكم والمتشابه تعريفهما         |
| 137   |    | ــ المقدم والمؤخر                   |
| 171   |    | ـ المكي والمدني التعريف             |
| 408   |    | <ul> <li>الموصول والمفصول</li></ul> |
| 111   |    | - الناسخ والمنسوخ تعريف النسخ       |

### فِهرسُ المصادرِ والمراجع

- ابن الأثير، علي بن محمد بن محمد بن عبد الكريم الشيباني الجزري،
   (المتوفى: ٦٣٠هـ)، أسد الغابة، (بيروت: دار الفكر، ١٤٠٩هـ ـ
   ١٩٨٩م).
- ابن الأثير، المبارك بن محمد بن محمد بن محمد بن عبد الكريم الشيباني الجزري (المتوفى: ٢٠٦هـ)، جامع الأصول في أحاديث الرسول ﷺ، تحقيق: عبد القادر الأرناؤوط التتمة تحقيق: بشير عيون، ط١، (مكتبة الحلواني، مطبعة الملاح، مكتبة دار البيان، ١٣٨٩هـ ١٩٦٩م).
- " ابن الأثير، النهاية في غريب الحديث والأثر، (بيروت: المكتبة العلمية، ١٣٩٩هـ ١٩٧٩م).
- الأشعري، علي بن إسماعيل بن إسحاق بن سالم بن إسماعيل بن عبد الله بن موسى الأشعري (المتوفى: ٣٢٤هـ)، الإبانة عن أصول الليانة، تحقيق: فوقية حسين محمود، ط١، (القاهرة: دار الأنصار،١٣٩٧هـ).
- الأشعري، مقالات الإسلاميين واختلاف المصلين، تحقيق: نعيم زرزور،
   ط١، (بيروت: المكتبة العصرية، ١٤٢٦هـ ٢٠٠٥م).
- ٦ الأصبهاني، أبو نعيم أحمد بن عبد الله الأصبهاني (٣٦٥هـ)، حلية الأولياء وطبقات الأصفياء، ط٤، (بيروت: دار الكتاب العربي، ٤٠٥).
- ٧ الألباني، محمد ناصر الدين بن الحاج نوح (المتوفى: ١٤٢٠هـ)، إرواء المخليل في تخريج أحاديث منار السبيل، ط٢، (بيروت: المكتب الإسلامي، ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م).

- ٨ ـ الألباني، سلسلة الأحاديث الصحيحة وشيء من فقهها وفوائدها، ط١،
   (الرياض: مكتبة المعارف للنشر والتوزيع، ١٤٢٧هـ ٢٠٠٢م).
  - ٩ الألباني، ضعيف الجامع الصغير وزيادته (دمشق: المكتب الإسلامي).
- البخاري، محمد بن إسماعيل بن إبراهيم أبو عبد الله البخاري الجعفي (ت٢٥٦هـ)، التاريخ الكبير، تحقيق: سيد هاشم الندوي (دمشق: دار الفكر).
- 11 البخاري، الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول ال وسننه وأيامه (صحيح البخاري)، تحقيق: محمد زهير الناصر، ط١ (يروت: دار طوق النجاة، ١٤٢٢هـ).
- ۱۲ البغدادي، هبة الله بن سلامة بن نصر بن علي البغدادي (المتوفى: 813هـ)، الناسخ والمنسوخ، تحقيق: زهير الشاويش، محمد كنعان، ط۱، (بيروت: المكتب الإسلامي، ١٤٠٤هـ).
- ۱۳ البغوي، أبو محمد الحسين بن مسعود البغوي (ت٥٩٥٠ه)، معالم التنزيل
   (تفسير البغوي)، ط۳، (الرياض: دار طيبة للنشر والتوزيع، ١٤١٧هـ ـ ١٩٩٧م).
- 18 ابن بلبان، علي بن بلبان الفارسي (المتوفى: ٣٣٩هـ)، الإحسان في تقريب صحيح ابن حبان، تحقيق: شعيب الأرناؤوط، ط١، (بيروت: موسسة الرسالة، ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م).
- ١٠ البهوتي، منصور بن يونس بن صلاح الدين البهوتي الحنبلي (المتوفى:
   ١٥٠١هـ)، كشاف القناع عن متن الإقناع، (بيروت: دار الكتب العلمية).
- ١٦ البيهقي، أبو بكر أحمد بن الحسين البيهقي (ت٤٥٨هـ)، السنن الكبرى، تحقيق: محمد عبد القادر عطا، ط٣، (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٤٢٤هـ ٢٠٠٣م).
  - ١٧ ـ البيهقي، شعب الإيمان، ط١، (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٤١٠).
- ١٨ ـ البيهقي، معرفة السنن والآثار، تحقيق: عبد المعطي أمين قلعجي، ط١،
   (كراتشى: جامعة الدراسات الإسلامية، ١٤١٧هـ ١٩٩١م).

- الترمذي، محمد بن عيسى الترمذي (ت٢٧٩هـ)، الجامع الصحيح سنن الترمذي، تحقيق: أحمد محمد شاكر وآخرين (بيروت: دار إحياء التراث العربي).
- ٢٠ التهانوي، محمد علي، موسوعة كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم،
   تحقيق: على دحروج، ط١، (بيروت: مكتبة لبنان ناشرون، ١٩٩٦م).
- ٢١ ابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام الحراني (المتوفى:
   ٨٢٧٨)، بيان تلبيس الجهمية، ط١، (مكة المكرمة: مطبعة الحكومة،
   ١٩٣٢م).
- ۲۲ ـ ابن تيمية، درء تعارض العقل والنقل، تحقيق: محمد رشاد سالم، ط۲،
   (الرياض: جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، ۱٤١١هـ ۱۹۹۱م).
- ۲۳ ابن تیمیة، جامع الرسائل، تحقیق: د. محمد رشاد سالم، ط۱، (الریاض: دار العطاء، ۱٤۲۲هـ ۲۰۰۱م).
- ٢٤ ابن تيمية، الرسالة الأكملية فيما يجب لله من صفات الكمال، (القاهرة: مطبعة المدنى، ١٤٠٣هـ ١٩٨٣م).
- ٢٥ ابن تيمية، شرح حديث النزول، ط١، (بيروت: المكتب الإسلامي، ۱۳۹۷ه/ ۱۹۷۷م).
- ٢٦ ابن تيمية، الصفدية، تحقيق: محمد رشاد سالم، ط٢ (القاهرة: مكتبة ابن تيمية، ١٤٠٦هـ).
- ۲۷ ـ ابن تیمیة، منهاج السُنَّة، تحقیق: محمد رشاد سالم، ط۱، (الریاض: جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامیة، ۱٤٠٦هـ ۱۹۸٦م).
- ۲۸ ابن جریر، محمد بن جریر بن یزید الآملي (المتوفی: ۳۱۰هـ)، جامع البیان في تأویل القرآن، تحقیق: أحمد محمد شاکر، ط۱، (بیروت: مؤسسة الرسالة، ۱٤۲۰هـ ۲۰۰۰م).
- ۲۹ ـ ابن الجزري، محمد بن محمد بن محمد بن يوسف (المتوفى: ۲۹هـ) النشر في القراءات العشر، تحقيق: علي محمد الضباع، (القاهرة: المطبعة التجارية الكبرى).

- ٣٠ الجصاص، أحمد بن علي الرازي الجصاص أبو بكر، أحكام القرآن،
   (بيروت: دار إحياء التراث العربي،١٤٠٥هـ).
- ٣١ ابن الجعد، علي بن الجعد بن عبيد أبو الحسن الجوهري البغدادي، مسئد ابن الجعد، تحقيق: عامر أحمد حيدر، ط١، (بيروت: مؤسسة نادر ١٤١٠هـ ١٩٩٠م).
- ٣٧ ابن جني، عثمان بن جني الموصلي (المتوفى: ٣٩٦هـ)، المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها، تحقيق: علي النجدي وعبد الفتاح شلبي، ط١، (وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، ١٤٢٥هـ ١٩٩٩م).
- ٣٣ ابن الجوزي، عبد الرحمن بن علي بن محمد (المتوفى: ١٩٥٥م)، غريب الحديث، تحقيق: عبد المعطي أمين القلعجي، ط١، (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م).
- ٣٤ ابن الجوزي، المصفى بأكف أهل الرسوخ من علم الناسخ والمنسوخ، تحقيق: حاتم صالح الضامن، ط٣، (بيروت: مؤسسة الرسالة، ١٤١٨ه/ ١٩٩٨م).
- ٣٥ ابن الجوزي، الموضوعات، جمال الدين عبد الرحمٰن بن علي بن محمد الجوزي، تحقيق: عبد الرحمٰن محمد عثمان، ط١، (المدينة المنورة: المكتبة السلفية، ١٣٨٦هـ ١٩٦٦م).
- ٣٦ ابن الجوزي، نواسخ القرآن، تحقيق: محمد أشرف الملباري، ط١،
   (المدينة المنورة: الجامعة الإسلامية، ١٤٠٤هـ ـ ١٩٨٤م).
- ابن أبي حاتم، عبد الرحمٰن بن محمد بن إدريس بن المنذر الرازي (المتوفى: ۱۳۷۸)، الجرح والتعديل، (دار إحياء التراث العربي ـ بيروت ۱۹۵۲م).
- ۳۸ الحاكم، محمد بن عبد الله أبو عبد الله النيسابوري (ت٥٤٠هـ)، المستدرك على الصحيحين (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٩٩٠م).
- ٣٩ ابن حبان، محمد بن حبان بن أحمد بن حبان التميمي، أبو حاتم، الدارمي، البُستي (المتوفى: ٣٥٨هـ)، الثقات، ط١، (حيدر آباد: دائرة المعارف العثمانية، ٣٩٣١هـ ١٩٧٣م).

- ابن حبان، صحیح ابن حبان، تحقیق: شعیب الأرناؤوط، ط۲، (بیروت: مؤسسة الرسالة، ۱۹۱۵هـ ۱۹۹۳م).
- ابن حجر، أحمد بن علي بن محمد العسقلاني (المتوفى: ۸۵۲)،
   تقريب التهذيب، تحقيق: محمد عوامة، ط۱، (دمشق، دار الرشيد،
   ۱۹۲۱هـ ۱۹۸۳م).
- ٢٤ ابن حجر، لسان الميزان، تحقيق: علي البجاوي، ط٤، (بيروت: دار المعرفة، ١٣٨٦هـ - ١٩٦٣م).
- ٣٤ ابن حزم، علي بن أحمد بن حزم الأندلسي (ت٤٥٦هـ)، الإحكام في أصول الأحكام، ط١، (القاهرة: دار الحديث، ١٤٠٤هـ).
- ٤٤ ابن حزم، الناسخ والمنسوخ في القرآن الكريم، تحقيق: عبد الغفار سليمان
   البنداري، ط١، (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٤٠٦هـ ١٩٨٦م).
- ٥٤ ـ الحسيني، محمد بن علي بن الحسن بن حمزة الحسيني الدمشقي الشافعي (المتوفى: ٥٧٦٥)، الإكمال في ذكر من له رواية في مسند الإمام أحمد من الرجال سوى من ذكر في تهذيب الكمال، تحقيق: د. عبد المعطي أمين قلعجي، ط١، (كراتشي: جامعة الدراسات الاسلامة).
- ۲3 الحموي، ياقوت بن عبد الله الرومي (المتوفى: ۲۲۲هـ)، معجم البلدان،
   ط۲، (بيروت: دار صادر، ۱۹۹۵م).
- ٧٤ ابن حنبل، أحمد بن حنبل أبو عبد الله الشيباني (ت٤٢٤مـ)، السُنّة،
   تحقيق: د. محمد سعيد سالم القحطاني، ط١، (الدمام: دار ابن القيم،
   ١٤٠٦مـ).
- ٨٤ ابن حنبل، مسند الإمام أحمد بن حنبل، تحقيق: شعيب الأرناؤوط،
   عادل مرشد، وآخرين، إشراف: د. عبد الله بن عبد المحسن التركي،
   (ط١، بيروت: مؤسسة الرسالة، ١٤٢١هـ ـ ٢٠٠١م).
- ٤٩ ـ الخطيب، أحمد بن علي بن ثابت بن أحمد بن مهدي البغدادي (المتوفى: ٤٦٣هـ)، تاريخ بغداد، تحقيق: بشار عواد معروف، ط١، (بيروت: دار الغرب الإسلامي، ١٤٢٢هـ ٢٠٠٢م).

الدارمي، عبد الله بن عبد الرحمٰن أبو محمد الدارمي، سنن الدارمي،
 ط۱، (بيروت: دار الكتاب العربي، ۱٤٠٧هـ).

- ٥١ أبو داود، المراسيل، تحقيق: شعيب الأرناؤوط، ط١، (بيروت: مؤسسة الرسالة، ١٤٠٨هـ).
- الذهبي، محمد بن أحمد بن عثمان بن قايماز (المتوفى: ٧٤٨هـ)، تاريخ
   الإسلام ووفيات المشاهير والأعلام، تحقيق: بشار عواد معروف، ط١،
   (بيروت: دار الغرب الإسلامي، ٢٠٠٣م).
- ٣٥ ـ الذهبي، سير أعلام النبلاء، تحقيق: مجموعة من العلماء، ط٣، (بيروت: مؤسسة الرسالة، ١٤٠٥هـ م ١٩٨٥م).
- الذهبي، ميزان الاعتدال في نقد الرجال، تحقيق: علي محمد البجاوي،
   ط١، (بيروت: دار المعرفة للطباعة والنشر، ١٩٦٨هـ ١٩٦٣م).
- الراغب، الحسين بن محمد المعروف بالراغب الأصفهاني (المتوفى: ۲۰۵م)، تفسير الراغب الأصفهاني (الجزء ۲،۳)، تحقيق: عادل بن
   على الشدي، ط١(الرياض: دار الوطن ١٤٢٤هـ ٢٠٠٣م).
- ٥٦ الراغب، المفردات في غريب القرآن، تحقيق: صفوان عدنان الداودي،
   ط١، (دمشق: دار القلم، ١٤١٢هـ) ص٣٧٣.
- ٧٥ ابن رشد، محمد بن أحمد القرطبي (المتوفى: ٥٤٠هـ)، البيان والتحصيل والشرح والتوجيه والتعليل لمسائل المستخرجة، تحقيق: د. محمد حجي وآخرين، ط٢، (بيروت: دار الغرب الإسلامي، ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م).
- ۸۰ الزجاج، إبراهيم بن السري بن سهل، أبو إسحاق الزجاج (المتوفى: ۱۲۰۸)، معاني القرآن وإعرابه، ط۱، (بيروت: عالم الكتب، ۱٤٠٨هـ ۱۹۸۸م).
- ٥٩ الزركشي، أبو عبد الله بنر الدين محمد بن عبد الله بن بهادر الزركشي (المتوفى: ٩٩هـ)، البرهان في علوم القرآن، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، ط١، (القاهرة: دار إحياء الكتب العربية (١٣٧٦هـ ١٩٥٧م).

- ۱۰ الزمخشري، محمود بن عمر بن أحمد، جار الله (المتوفى: ۵۳۸هـ)،
   الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل، ط۳، (بيروت: دار الكتاب العربي، ۱٤٠٧هـ).
- 71 ابن أبي زمنين، محمد بن عبد الله بن عيسى المري المالكي (المتوفى: ٣٩٩هـ)، تفسير القرآن العزيز، تحقيق: حسين بن عكاشة ومحمد بن مصطفى الكنز، ط١، (القاهرة: الفاروق الحديثة، ١٤٢٣هـ - ٢٠٠٢م).
- ٦٢ \_ السبت، خالد بن عثمان، قواعد التفسير، ط١، (الخبر: دار ابن عفان، ١٤١٧هـ ١٩٩٧م).
- 75 السدوسي، قتادة بن دعامة بن قتادة بن عزيز، (المتوفى: ۱۱۷هـ)، الناسخ والمنسوخ، تحقيق: حاتم صالح الضامن، ط۳، (بيروت: مؤسسة الرسالة، ۱٤۱۸هـ/۱۹۹۸م).
- ابن سعد، محمد بن سعد بن منبع، البصري، البغدادي (المتوفى: ٩٣٥هـ)، الطبقات الكبرى، تحقيق: إحسان عباس، ط١، (بيروت: دار صادر، ٩٩٦٨م).
- 17 السلمي، محمد بن الحسين بن محمد النيسابوري، أبو عبد الرحمٰن السلمي (المتوفى: ٤٤١٩)، طبقات الصوفية، تحقيق: مصطفى عبد القادر عطا، ط۱، (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٤٤١٩ هـ ١٩٩٨م).
- ۱۳ السمعاني، عبد الكريم بن محمد بن منصور التميمي السمعاني (المتوفى: ٥٦٢)، الأنساب، تحقيق: عبد الرحمٰن بن يحيى المعلمي اليماني وغيره، ط١، (حيدر آباد: مجلس دائرة المعارف العثمانية، ١٣٨٢هـ ١٩٦٢م).
- ٦٨ السمعاني، منصور بن محمد بن عبد الجبار أبو المظفر المروزي التميمي (المتوفى: ٤٨٩هـ) تفسير القرآن، تحقيق: ياسر بن إبراهيم وغنيم بن عباس، ط١، (الرياض: دار الوطن، ١٤١٨هـ ١٩٩٧م).

٦٩ - السمين، أحمد بن يوسف بن عبد الدائم المعروف بالسمين الحلبي (المتوفى: ٣٥٦هـ)، الدر المصون في علوم الكتاب المكنون، تحقيق: أحمد محمد الخراط، (دمشق: دار القلم).

- السهيلي، عبد الرحمن بن عبد الله بن أحمد السهيلي (المتوفى: ٥٨١)
   الروض الأنف في شرح السيرة النبوية، ط١، (بيروت: دار إحياء التراث العربي، ١٤١٢هـ).
- السيوطي، عبد الرحمٰن بن أبي بكر جلال الدين السيوطي (١٥٩١هـ)،
   الإتقان في علوم القرآن، ط٢، (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٤١١هـ ـ
   ١٩٩١م).
  - ٧٧ ـ السيوطي، الدر المنثور، (بيروت: دار الفكر، ١٩٩٣م).
- ٧٣ ـ الشعراني، عبد الوهاب بن أحمد بن علي (المتوفى ٩٧٣هـ)، لواقع الأنوار في طبقات الأخيار المعروف بالطبقات الكبرى، (القاهرة: مكتبة محمد المليجي، ١٣١٥هـ).
- ٧٤ الشنقيطي، محمد الأمين بن محمد المختار بن عبد القادر الجكني
   (المتوفى: ١٣٩٣هـ)، أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، (بيروت: دار الفكر، ١٤١٥هـ ١٩٩٥م).
- ابن أبي شيبة، عبد الله بن محمد بن أبي شيبة الكوفي (ت٢٣٥هـ)،
   المصنف في الأحاديث والآثار، ط١، (الرياض: مكتبة الرشد، ١٤٠٩هـ).
- ٧٦ الشيرازي، إبراهيم بن علي الشيرازي المُتوفى سنة ٤٧٦هـ، اللمع في
   أصول الفقه، ط٢، (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٤٢٤هـ ٢٠٠٣م).
- ٧٧ الصاوي، أحمد بن محمد الخلوتي الصاوي المالكي (المتوفى: 1٤٤١هـ)، بلغة السالك لأقرب المسالك، ضبط وتصحيح: محمد عبد السلام شاهين، ط١، (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٤١٥هـ 1٩٩٥م).
- ٧٨ الصرصري، سليمان بن عبد القوي بن عبد الكريم البغدادي (المتوفى: ٦٧٨هـ)، الإكسير في علم التفسير، تحقيق: عبد القادر حسين، ط١، (القاهرة: مكتبة الآداب، ١٩٧٧م).

- ٧٩ ـ الصفدي، صلاح الدين خليل بن أيبك بن عبد الله (المتوفى: ٧٦٤هـ) الوافي بالوفيات، تحقيق: أحمد الأرناؤوط وتركي مصطفى، (بيروت: دار إحياء التراث، ١٤٢٠هـ - ٢٠٠٠م).
- ٨٠ ابن الصلاح، عثمان بن عبد الرحمٰن (المتوفى: ٣٤٣هـ)، طبقات الفقهاء
   الشافعية، تحقيق: محيي الدين علي نجيب، ط١، (بيروت، دار البشائر
   الإسلامية، ١٩٩٢م).
- ۸۱ ـ الصنعاني، عبد الرزاق بن همام بن نافع الحميري اليماني (المتوفى: ۱۲۵ه)، تفسير عبد الرزاق، جمع وتحقيق: د. مصطفى مسلم محمد، ط۱، (دار الرشد، ۱٤۱۰هـ ۱۹۸۹هـ).
- ٨٢ ـ الصنعاني، المصنف، تحقيق: حبيب الرحمٰن الأعظمي، ط٢، (بيروت: المكتب الإسلامي، ١٤٠٣هـ).
- ۸۳ الطبراني، سليمان بن أحمد بن أيوب أبو القاسم الطبراني (ت٣٦٠هـ)،
   الروض الداني المعجم الصغير، (بيروت: المكتب الإسلامي،
   ١٤٠٥ ١٤٠٥م).
- ۸٤ الطبراني، مسند الشاميين، ط۱، (بيروت: مؤسسة الرسالة، ١٤٠٥هـ ـ 1٩٨٤م).
- ٨٥ الطحاوي، أحمد بن محمد بن سلامة الحجري المصري (المتوفى: ٣٢٨)، شرح مشكل الآثار، تحقيق: شعيب الأرناؤوط، ط١، (بيروت: مؤسسة الرسالة، ١٤١٥هـ ١٩٩٤م).
- ٨٦ الطيار، مساعد بن سليمان، المحرر في علوم القرآن، ط٢، (جدة: مركز الدراسات والمعلومات القرآنية، ١٤٢٩هـ ٢٠٠٨م).
- ۸۷ ابن عاشور، محمد الطاهر بن محمد بن محمد الطاهر بن عاشور التونسي (المتوفى: ۱۳۹۳هـ)، تحرير المعنى السديد وتنوير العقل الجديد من تفسير الكتاب المجيد «التحرير والتنوير»، (تونس: دار سحنون).
- ٨٨ ـ ابن عبد البر، يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر النمري القرطبي (المتوفى: ٣٦٤هـ)، الاستيماب في معرفة الأصحاب، تحقيق: علي محمد البجاوي، ط١، (بيروت: دار الجيل، ١٤١٢هـ ـ ١٩٩٢م).

- ۸۹ ابن عبد ربه، أبو عمر أحمد بن محمد بن عبد ربه المعروف بابن عبد ربه الأندلسي (المتوفى: ۳۲۸هـ)، العقد الفريد، ط١، (بيروت: دار الكتب العلمة، ١٤٠٤هـ).
- ٩٠ العبدلي، خلود بن شاكر، الموصول لفظًا المفصول معنى في القرآن الكريم، ط١، (الدمام: دار ابن الجوزى، ١٤٣١هـ).
- ٩١ أبو عبيد، القاسم بن سلام بن عبد الله الهروي البغدادي (المتوفى: ٤٢٣هـ)، فضائل القرآن، تحقيق: مروان العطية ومحسن خرابة ووفاء تقي الدين، ط١، (بيروت: دار ابن كثير، ١٤١٥هـ ١٩٩٥م).
- ۹۲ أبو عبيدة، معمر بن المثنى التيمي البصري (المتوفى: ۲۰۹هـ)، مجاز القرآن، تحقيق: محمد فؤاد سزكين، ط۱، (القاهرة: مكتبة الخانجي، ۱۳۸۱هـ).
- ٩٣ ابن عدي، أبو أحمد عبد الله بن عدي الجرجاني (المتوفى: ٣٦٥هـ)، الكامل في ضعفاء الرجال، تحقيق: عادل أحمد عبد الموجود، وعلي محمد معوض، وعبد الفتاح أبو سنة، ط١، (بيروت: الكتب العلمية، ١٤١٨ ١٩٩٧م).
- ٩٤ ابن أبي العز، محمد بن علاء الدين علي الحنفي، الصالحي الدمشقي (المتوفى: ٩٤هـ)، شرح العقيدة الطحاوية، تحقيق: أحمد شاكر، ط١، (الرياض: وزارة الشؤون الإسلامية، ١٤١٨هـ).
- ٩٠ ابن عطية، أبو محمد عبد الحق بن عطية الأندلسي (المتوفى: ١٥٤٣م)، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب المزيز، ط٢، (الدوحة: وزارة الأوقاف والشؤون الدينية بقطر، ١٤٢٨هـ ٢٠٠٧م).
- ٩٦ ابن عقيلة، محمد بن أحمد المكي، الزيادة والإحسان في علوم القرآن، تحقيق: مجموعة من الباحثين، ط٢، (الرياض: مركز تفسير للدراسات القرآنية، ١٤٣٢هـ ـ ٢٠١١م).
- ٩٧ ابن فارس، أحمد بن فارس بن زكريا القزويني الرازي (المتوفى: ٥٩٥هـ)، معجم مقاييس اللغة، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، ط١، (بيروت: دار الفكر، ١٩٩٩هـ ١٩٧٩م).

- ۹۸ ـ الفراهیدي، الخلیل بن أحمد بن عمرو بن تمیم (المتوفی: ۱۷۰هـ)، كتاب العین، تحقیق: مهدي المخزومي وإبراهیم السامرائي، (بیروت: دار ومكتبة الهلال).
- ٩٩ ابن قدامة، عبد الله بن أحمد بن محمد بن قدامة الحنبلي المقدسي (المتوفى: ٩٦٠هـ)، المغني، (القاهرة: مكتبة القاهرة، ١٣٨٨هـ ـ ١٩٦٨م).
- ۱۰۰ ـ القرطبي، محمد بن أحمد الأنصاري القرطبي (۲۷۱س)، الجامع لأحكام القرآن (بيروت: دار إحياء التراث العربي، ۱٤٠٥هـ ـ ۱۹۸۵م).
- ١٠١ ـ القفاري، ناصر بن عبد الله بن علي القفاري، أصول مذهب الشيعة
   الإمامية الاثنى عشرية، ط١، ١٤١٤هـ).
- ۱۰۲ ـ الكفري، أيوب بن موسى الحسيني الكفوي (المتوفى: ١٠٩٤هـ)، الكليات، تحقيق: عدنان درويش، محمد المصري، ط٢، (بيروت: مؤسسة الرسالة، ١٤١٩هـ ـ ١٩٩٨م).
- 1.۳ ـ اللالكائي، هبة الله بن الحسن بن منصور الطبري (تـ٤٨٨هـ)، شرح أصول اعتقاد أهل السُّنَة والجماعة، تحقيق: أحمد سعد الغامدي، ط٤، (الرياض: دار طبية، ١٤١٦هـ ـ ١٩٩٥م).
- ١٠٤ ابن ماجه، محمد بن يزيد أبو عبد الله القزويني (ت٢٧٢هـ)، سنن
   ابن ماجه، محمد فؤاد عبد الباقي، (القاهرة: دار إحياء الكتب العربية).
- ۱۰۰ ـ المحمود، عبد الرحمٰن بن صالح، موقف ابن تیمیة من الأشاعرة، ط۱،
   (الریاض: مکتبة الرشد، ۱٤۱٥هـ ـ ۱۹۹۵م).
- ۱۰۹ ـ المزي، يوسف بن عبد الرحمٰن بن يوسف، أبو الحجاج، (المتوفى:
   ۲۶۲هـ)، تهذيب الكمال في أسماء الرجال، تحقيق: بشار عواد معروف،
   ط١، (بيروت: مؤسسة الرسالة، ١٤٠٠هـ ـ ١٩٨٠م).
- 1.٧ ـ مسلم، مسلم بن الحجاج أبو الحسين القشيري النيسابوري (المتوفى: ٢٦١هـ)، المسند الصحيح المختصر بنقل العدل عن العدل إلى رسول ال 談، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، (بيروت، دار إحياء التراث العربي).

- ۱۰۸ ـ ابن الملقن، عمر بن علي بن أحمد الشافعي المصري (المتوفى:
   ۱۰۸هـ)، طبقات الأولياء، تحقيق: نور الدين شريبة، ط۲، (القاهرة:
   مكتبة الخانجى، ۱٤١٥هـ ـ ۱۹۹۵م).
- ۱۰۹ ـ ابن المنذر، محمد بن إبراهيم النيسابوري (المتوفى: ۳۱۹هـ)، تفسير القرآن، تحقيق: سعد بن محمد السعد، ط۱، (المدينة المنورة: دار المآثر، ۱٤۲۳هـ ۲۰۰۲م).
- ۱۱۰ ـ ابن منصور، سعید بن منصور بن شعبة الجوزجاني الخراساني (المتوفى: ۲۲۷هـ)، التفسیر من سنن سعید بن منصور، دراسة وتحقیق: د. سعد بن عبد الله بن عبد العزیز آل حمید، ط۱، (الریاض: دار الصمیعي، ۱٤١٧هـ ۱۹۹۷م).
- ۱۱۱ ـ ابن منظور، محمد بن مكرم بن علي، أبو الفضل، جمال الدين الأنصاري (المتوفى: ۷۱۱هـ)، لسان العرب، ط۳، (بيروت: دار صادر، ۱٤١٤هـ).
- 117 ـ ابن النجار، محمد بن أحمد بن عبد العزيز الفتوحي الحنبلي، شرح الكوكب المنير، تحقيق: محمد الزحيلي ونزيه حماد، ط١، (الرياض: مكتبة العبيكان، ١٤١٣هـ ١٩٩٣م).
- 117 ـ ابن نجيم، زين الدين بن إبراهيم (المتوفى: ٩٧٠هـ)، البحر الراتق شرح كنز الدقائق، ط٢، (القاهرة: دار الكتاب الإسلامي).
- 118 ـ النحاس، أحمد بن محمد بن إسماعيل بن يونس المرادي النحوي (المتوفى: ٣٣٨هـ)، معاني القرآن، تحقيق: محمد علي الصابوني ط١، (مكة المكرمة: جامعة أم القرى).
- ۱۱۰ ـ النحاس، الناسخ والمنسوخ، تحقيق: محمد عبد السلام محمد، ط۱، (الكويت: مكتبة الفلاح، ۱٤٠٨هـ).
- ۱۱۲ ابن الندیم، محمد بن إسحاق بن محمد الوراق البغدادي المعتزلي
   (المتوفى: ۳۸۵هـ)، الفهرست، تحقیق: إبراهیم رمضان، ط۲، (بیروت: دار المعوفة بیروت، ۱٤۱۷هـ ۱۹۹۷م).

- ۱۱۷ ـ النووي، يحيى بن شرف النووي (المتوفى: ۲۷۳هـ)، المجموع شرح المهلب، تحقيق وإكمال: محمد نجيب المطيعي، (جدة: مكتبة الإرشاد).
- ۱۱۸ ـ الهيتمي، أحمد بن محمد بن علي بن حجر، تحفة المحتاج في شرح
   المنهاج، ط١، (القاهرة: المكتبة التجارية الكبرى، ١٣٥٧هـ ١٩٨٣م).
- 119 ـ الهيثمي، علي بن أبي بكر الهيثمي، مجمع الزوائد ومنبع الفوائد، (بيروت: دار الفكر، ١٤١٢هـ).
- ۱۲۰ ـ ابن الوراق، محمد بن عبد الله بن العباس (المتوفى: ۱۸۳هـ)، علل النحو، تحقیق: محمود جاسم محمد الدرویش، ط۱، (الریاض: مکتبة الرشد، ۱۲۲۰هـ ۱۹۹۹م).
- ۱۲۱ ـ ابن أبي يعلى، أبو الحسين محمد بن محمد (المتوفى: ٥٢٦هـ)، طبقات الحنابلة، تحقيق: محمد حامد الفقى، (بيروت: دار المعرفة).
- ۱۲۲ ـ أبو يعلى، أحمد بن علي بن المثنى أبو يعلى الموصلي التميمي، مسند أبي يعلى، (دمشق: دار المأمون للتراث، ١٤٠٤هـ ـ ١٩٨٤م).

### فهرس الموضوعات

| لصفحة | الموضوع                                             |
|-------|-----------------------------------------------------|
| ī     |                                                     |
| ٥     | مقدمة التحقيق                                       |
| ١١    | الباب الأول: الدراســة                              |
| ۱۳    | الفصل الأول: التعريف بالمؤلف                        |
| ١٥    | المبحث الأول: اسمه وكنيته ولقبه ونسبه ومولده ووفاته |
| ۱۷    | المبحث الثاني: نشأته العلمية وشيوخه وتلاميذه        |
| ۲۸    | الببحث الثالث: عقيدته ومذهبه                        |
| ۳١    | المبحث الرابع: مكانته العلمية وثناء العلماء عليه    |
| ۳٥    | المبحث الخامس: مؤلفاته                              |
| ٣٧    | الفصل الثاني: التعريف بالكتاب وفيه خمسة مباحث:      |
| ۳۹    | المبحث الأول: تحقيق اسم الكتاب وتوثيق نسبته لمؤلفه  |
| ٤١    | المبحث الثاني: القيمة العلمية للكتاب والمآخذ عليه   |
| ٤٧    | المبحث الثالث: منهج المؤلف في الكتاب                |
| ۰۰    | المبحث الرابع: نقد النسخة المطبوعة                  |
| ٥٧    | المبحث الخامس: وصف النسخة الخطية                    |
| 71    | الباب الثاني: التحقيق                               |
| ۳۲    | مقدمة                                               |
| ٦,    | حال أها. القرآن مع القرآن                           |

فَهَمُ القُتْرَانِ وَمَعَانِيْهِ

|            | <u> </u>                                                         |
|------------|------------------------------------------------------------------|
| 19         | فضائل القرآن                                                     |
| /١         | كيف نفهم القرآن؟                                                 |
| <b>/</b> V | أسماء القرآن                                                     |
| /9         | ومن فضائل القرآن                                                 |
| 10         | منزلة فهم القرآن وشرفه                                           |
| ٧٠١        | أدب سماع القرآن                                                  |
| ١١٠        | العلوم المعينة على فهم القرآن                                    |
| 117        | باب ما لا يجوز فيه النسخ وما يجوز فيه                            |
| 114        | الرد على الرافضة القائلين بجواز النسخ في الأخبار                 |
| ۸۲۸        | إثبات علو الله والرد على من زعم أن الله في كل مكان               |
| 178        | باب تتمة الرد على الرافضة في مسألة نسخ الأخبار                   |
| 1 2 0      | باب الرد على المعتزلة الذين ينسبون لأهل السنة القول بنسخ الأخبار |
| 171        | باب ذكر الناسخ والمنسوخ في الأحكام                               |
| ٥٦١        | الباب الأول                                                      |
| ۱۷۱        | الباب الثاني                                                     |
| ٥٧١        | الباب الثالث                                                     |
| ۸۷۸        | الباب الرابع                                                     |
| ۱۸۰        | الباب الخامس                                                     |
| ۱۸٤        | الباب السادس                                                     |
| 7.         | الباب السابع                                                     |
| ١٩٠        | الباب الثامن                                                     |
| 198        | الباب التاسع                                                     |
| 199        | الباب العاشر                                                     |
| 1 - 1      | الباب الحادي عشر                                                 |

| =[   | ۳۳۳ | فهرسُ الموضوعات          |
|------|-----|--------------------------|
| مفحة | )i  | الموضوع                  |
| 317  |     | الباب الثاني عشر         |
| 111  |     | الباب الثالث عشر         |
| 377  |     | الباب الرابع عشر         |
| 78.  |     | الباب الخامس عشر         |
| 737  |     | المقدم والمؤخر           |
| ۲0٠  |     | باب الإضمار              |
| 101  |     | الحروف الزوائد           |
| 307  |     | المفصول والموصول         |
| 470  |     | الخاتمة                  |
| 777  |     | الفهارس                  |
| 779  |     | فهرس الآيات الكريمة      |
| 440  |     | فهرس الأحاديث والآثار    |
| ٣٠٧  |     | فهرس الأعلام المترجمين   |
| ۳۱٥  |     | فهرس مصطلحات علوم القرآن |
| ۳۱۷  |     | فهرس المصادر والمراجع    |
| ۱۳۳  |     | فهرس الموضوعات           |
|      |     |                          |
|      |     |                          |

# كَرْسِيُّ القُرْآنِ الْكِرَيمِ وَعُلُومِهِ... في سُيُطُور

#### تَعْرِيفُ الكُرْسِيّ:

كرسي القرآن الكريم وعلومه هو كرسي أبحاث ودراسات متخصص هي الدراسات القرآنية وما يتصل بها، ورؤيته تعقيق الريادة هي خدمة البحث الملمي هي القرآن الكريم وعلومه، ودعم الباحثين المتخصصين هي هذا المجال، ومقرم هسم الدراسات القرآنية بكلية التربية بجامعة الملك سعود. وقد صدر قرار إنشائه بتاريخ ٦ ذي القعدة عام ١٤٢٣هـ.

ويشغل منصب أستاذ الكرسي معالي الشيخ الدكتور صالح بن عبد الله بن حميد إمام وخطيب المسجد الحرام بمكة المكرمة، وعضو هيئة كبار العلماء بالسعودية.

كما يشرف على الكرسي الأستاذ الدكتور عبد الرحمن بن معاضة الشهري أستاذ القرآن وعلومه بقسم الدراسات القرآنية بجامعة الملك سعود.

ويضم الكرسي في مجلسه العلمي ولجانه نخبة من أساتدة الدراسات القرآنية بجامعة الملك سعود، ويتماون الكرسي في تنفيذ مشروعاته العلمية مع كافة الباحثين المتخصصين في الجامعات، وكذلك مع طلاب الدراسات العلها.

#### أهْدَاڤالكرسِي:

- تطوير الدراسات المتصلة بالقرآن الكريم واستشراف مستقبلها.
- تطوير مقررات الدراسات القرآنية في الجامعات، والأساتذة المتخصصين في تدريسها.
  - بناء المعايير والمؤشرات لتطوير الدراسات المتعلقة بالقرآن وعلومه.
- دعم مراكز البحوث والدراسات القرآنية وعقد الشراكات معها لتحقيق أهداف الكرسى.
- كشف الشبهات المماصرة والمثارة حول القرآن الكريم والتصدي لها بالبحوث والدراسات
   والوسائل المناسبة، وتأهيل الباحثين.

#### مِنْ وَسَائِلِتَا:

- إجراء الدراسات والأبحاث، وعقد المؤتمرات واللقاءات وحلقات النقاش.
  - نشر الأبحاث والدراسات والرسائل العلمية.
  - استقطاب الباحثين المتميزين في خدمة القرآن وعلومه وتأهيلهم.
  - إصدار الموسوعات والمماجم والدراسات والنشرات والمجلات العلمية.

#### لِلتَّوَاصُل:

- هاتف: ٤٤٧٤٧٤٤ ٠٠٩٦٦١١٤٦٧٤٧
- بريد إلكتروني: quranchair@ksu.edu.sa
- الموقع: http://c.ksu.edu.sa/quranchair
- تویتر: quranchair@
- جَامِعةُ اللِّكِ شُعُود كِلِيَّة لِتَرْبَة فِنهُ النَّقافَةِ الإسْكَامِيَّة \_ ص.ب. ٢٤٢١٩٩ الزيرَياض ١١٢٢٢

# مُقَدِّمَةُ كُرْسِيِّ القُرْآنِ الكِرَيْمِ وَعُلُومِهِ

وقع الاختلاف بين الباحثين في أول من صَنَّف في علوم القرآنِ بالمعنى الاصطلاحيّ، وذَهَب بعض المحقّقِين منهم إلى أنَّ كتاب (فهم القرآن ومعانيه) للحارِث بن أَسَدِ المحاسبيِّ المتوفَّى سنةَ ٣٤٣هـ مِن أَقدم كُتب علوم القرآن التي صُنِّفَت فيه بالمعنى الاصطلاحيِّ مِن حيثُ المضمونُ<sup>(١)</sup> مع عدم ظُهورِ ذلك في عُنوانِه؛ إذ اشتَمل على سبعةِ أقسام تُعَدُّ مِن صُلبِ علومِ القرآن التي ظَهرت في المؤلَّفات بعدَ ذلك؛ ولذلك فإنَّ العناية بهذا الكتاب تمثّل خدمة للمكتبة القرآنية وللباحثين.

وقد حُقِّق هذا الكتاب قديمًا عام ١٣٩١هـ تحقيقًا دون اللاثقِ به وبمكانَتِه وأهميته وجلالة مؤلِّفه وتقلُّبه، مع وقوع كثير مِن الأخطاء في التحقيق ينبغي استدراكها، وظهور دراساتِ كثيرة ذاتِ عَلاقةِ بموضوعِه، وتحقيقِ كثيرٍ من المخطوطات يمكِن أن تفيدَ في خدمة الكتاب بالصورة اللائقة به؛ ولذلك قام الباحث الدكتور خالد رمضان أحمد بتحقيقِه في رسالتِه لمرحلة الدكتوراه في تخصُص الدراسات

 <sup>(</sup>۱) انظر: "مدخل إلى علوم القرآن والتفسير» للدكتور فاروق حمادة (ص١٠٠)، و«علوم القرآن بين البرهان والإتقان» للدكتور حازم سعيد حيدر (ص١٠٣).

\_ ب

القرآنيَّة، وبَذَلَ في سبيلِ إخراجِه بالصورةِ التي أرادَها مؤلِّفُه جُهدًا مشكورًا.

وقد رَغِبْنا في كرسي القرآن الكريم وعلومه بجامعة الملك سعود في نَشرِ هذا الكتاب القَيِّم؛ خدمةً للدراساتِ القرآنيةِ وللباحثِين فيها، ونَسألُ اللهَ أن يتقَبَّله بقَبولِ حسنٍ مِن مؤلِّفِه ومحقِّقه وناشِره، وأن يَجعله مِن العلم الذي يُتقَع به بعد الموت؛ إنه سميعٌ مُجيب.

أ.د.عَبَٰ دُالرَّحْنِنَ بَرْمُعَاضَهُ الشَّهُوٰيّ المرَثُ عَلَى الكَرْسِيّ